







244期 2020 冬

蘇佐揚牧師1943年創辦, www.weml.org.hk



### 244期 目錄

- 01 四福音手冊 /蘇佐揚
- 05 遮掩人的過失 /朱信恩
- 06 猶太戰記
- 10 二人成為一體 /編輯部
- 13 磯法就是彼得 /蘇佐揚
- 14 彌賽亞·基督即受膏者/蘇佐揚
- 15 當黑暗籠罩時 /郭孔蓮
- 18 走出框框 /莊純道
- 22 帝王(斑)蝶遷徙之謎 /蘇美靈
- 25 羊毛-禦寒衣物的好材料 /陳永康
- 27 我信靠神 /黎澤光
- 29 從漁夫到牧人
- 30 疫思-永生 /林俊鴻
- 34 結出悔改的果子,迎接基督再來 /李志剛
- 38 被擄後回國的猶大人 /編輯部
- 42 認識耶穌
- 44 香港信義宗(三):香港崇真會(2)/李金強

#### 封面圖:帝王斑蝶

天人社自從1937年在山東滕縣創辦以來,除了定期出版季刊《天人之聲》 (贈閱)之外,還出版了五十多種屬靈書籍、天人短歌、天人聖歌、

錄音帶,和鐳射唱片(請參閱信封底刊出的出版物)。 讀者除了可以郵購各種書籍之外,亦可親臨本社選購。 奉獻或購書: 支票抬頭請寫明「環球佈道會有限公司」 或WORLD-WIDE EVANGELISTIC MISSION LTD.

可直接存入香港恒生銀行戶口: 366-041127-001

地址: 九龍紅磡寶其利街2G黃埔唐樓A座1408室(電梯按13字樓) 通訊地址: 香港尖沙咀郵箱95421號 電郵: weml@weml.org.hk 電話: 23637013 辦公時間: 禮拜一至四,上午十時至下午五時



四福音手册36

# 拾玖・受苦的主

### 七. 背十字架(约十九17)

每一个受刑的人都要背着自己的刑具到法场去,我主也不能例外,祂好像以撒背着献燔祭的柴一样。祂出到城外受苦,是背着那凌辱的刑具,忍受祂所受的凌辱,原文是背着它受凌辱,指背十架而言(来十三 13)。十字架高七尺至九尺,横五六尺,重数十斤。我主已受重伤,实无力背负。西门——是亚力山大和鲁孚的父亲(可十五 21;罗十六 13),和主二人一人扛一头往前走。但主实在连十字架的一头也扛不动了,几次惨倒在地上。西门背着十字架这一头跟主走,说些安慰主的话,也许他曾听见过主所讲的「若有人要跟从我,就当舍己,背起他的十字架来跟随我」的道理。他实行了跟从主的教训。但主自己背不动了,西门自告奋勇把十字架完全背起来,跟着主耶稣出到城外,分受祂的痛苦。

### 八. 钉衪在十字架上

受苦的主已到最苦的时候,十字架是多么可怕而残忍的刑具! 钉十字架是多么凄惨和痛苦的刑法!最初的时候,腓尼基人只用一根木桩,一头削尖,从犯人的肛门插入到腹部,然后竖立在地上。也有用木桩从犯人肋下刺进胸部的。这种极刑,使人难以形容其痛的惨状,后来在木桩上加一杠木成种种的架形,有十字形的,有T字形的,亦有X字形的,还有Y字形的。我们的主头上还有一个罪状的名号。我主被钉,大概是用十字形的木架。他们先把十字架放在地上,主就被放在架上,两个罗马兵,一人一头的把主的左右手和双脚用五六寸长的粗钉子穿了,鲜血往上喷射, 往下流出。祂痛,实在痛,痛极了,无法描写祂的「痛」,祂的 眼睛没有痛苦的泪流出来,但祂的苦泪却向里流,配合着向外流 的宝血,流下来成了永远救赎的泉源,洗净了千万人的罪污。

主啊!我用什么报答你为我流血的厚恩大爱呢?

#### 九. 十字架上的侮辱

| 1. 分祂的外衣, 为祂的里衣拈阄 | 约十九 23~24 |
|-------------------|-----------|
| 2. 从那里经过的人辱骂祂     | 可十五 29    |
| 3. 讥诮衪            | 太廿七39     |
| 4. 祭司长、文士、长老们戏弄祂  | 太廿七30~31  |
| 5. 兵丁也戏弄祂         | 路廿三 36    |
| 6. 同钉的一个犯人也讥诮他    | 路廿三 39    |
| 7. 同钉的两个强盗也是这样讥诮祂 | 太廿七 44    |

原文犯人与强盗是两个绝对不同的罪人名称。马太、马可都说那同钉的人——多数字指两个强盗——都讥诮主。有人说很可能是先有两个强盗被钉,后有两个犯人被钉,其中一个犯人没有讥诮主却悔改了。有人说这四个同钉的,都是巴拉巴的部下,两个是军事的犯人,两个是政治的犯人(姑赘之以作研究资料)。

还有人讽刺祂向以利亚求救(可十五35;太廿七49)。

#### 十. 父神离弃祂(太廿七46)

「以利,以利,拉马撒巴各大尼」。门徒的逃散,朋友的远离,算得什么呢?自己人的辱骂,外邦人的毒打,也可忍受得住,十字架这种惨刑,也甘心受了,因为慈爱的父还同在(约十六32)。为着要完成父的计划,这受苦的幽谷是必须经过的。但,现在呢!因为担当了千万人的罪孽,成为咒诅的罪人,成了「罪」。

慈爱的父转脸不顾,以公义向着祂(赛五九 2)。祂没有罪,却为我为你为千百世的亚当子孙受了被父离弃祂的「极痛」。怪不得大地震动,盘石崩裂,坟墓裂开,幔子裂为两半了。

「我告诉你们,若是他们闭口不言,这些石头必要呼叫起来」。 是的,我们若不分受主的痛苦,大地与盘石必要忍受不住,崩裂 起来了。

我的主,我愿替你流血,替你流泪,我愿分担你的苦楚,同喝你的杯。但你已经「得以完全,就为凡顺服你的人,成了永远得救的根源」。「你因受苦难得以完全」,「特要借着死,败坏那掌死权的魔鬼」。你已为我尝了死味,你的爱已经包围了我,像浓厚的空气包围了我一样。我怎敢离弃你呢?我怎敢背道呢?我怎敢出卖你,三次不认你呢?我怎敢再把你钉在十字架上呢?

#### 十一. 我喝了(约十九28)

主的痛苦已经极重,神经衰弱,太阳把祂晒得头昏。血往下流,使祂忍不住那些常人所不能明了的干渴。「祂渴了」,我们才能永远不渴,可以饱饮生命活水。因此祂可以说:「成了」! 伟大的救恩成功了,天父的计划完成了,魔鬼的权势却打破了,法律的捆绑解除了,先知的预言应验了,旧约的豫表也实现了。成了,祂成功了!

清朝的康熙皇因主受苦,作了一首数字十架颂:

功求十字血成溪, 百丈恩流分自西; 身列四衙半夜路, 徒方三背两番鸡; 五千鞭挞寸肤裂, 六尺悬垂二盗齐; 惨恸八垓惊九品 七言一毕万灵啼。

十三世纪欧洲也有一首咏马利亚悲子的诗:

慈娘直立何忧伤, 十架眼前泪汪汪, 爱子此时架高悬, 如杵直捣母心伤, 痛哉惨极且悲甚, 被刀刺诱味竟尝。

#### 十二. 扎补的肋旁(约十九34)

主虽然死了,但祂的痛苦还未完毕。有一个兵拿枪扎祂的肋旁,扎了一个可以用手探进去的大洞,随即有血和水流出来。 祂的心破碎了,祂实在死了,他们的辱骂早已破了主的心,他们的打和侮辱使主已如腊镕化了。这最后的一扎,使主的心完全破碎了,是的,祂的心破碎,为要得着千万人的心。祂的心里流出血和水,好叫每一个信徒用水与血配合着神的灵为祂作见证。

他为我们开了一个泉源,要洗罪恶与污秽,但那扎祂的人,有一天要看见祂降临,也要因祂的审判哀哭。那时人们的罪恶要 扎破每一个人的心房,要受那流祂血的报应。

感谢那为我们受苦的主,他实在减轻了我们在今生所受的苦楚,变为至暂至轻的苦楚,也感谢那牺牲爱子的父神,有一天祂要擦去我们一切的眼泪,不再有死亡,也不再有悲哀、哭号、疼痛,因为这一切都过去了,都被那复活的主的生命吞灭了!愿荣耀全归与永活的神和被杀的羔羊。阿们! (1946 写于甘肃兰州)

分享

### 遮掩人的過失

美国 朱信恩

"遮掩人过的,寻求人爱。屡次挑错的,离间密友。"

(箴十七9)

经上说: "没有义人,连一个也没有"。又说: "世人都犯了罪,亏缺了神的荣耀"。 神为了拯救罪人,将祂的独生圣子赐给我们,为了担当我们的罪。主耶稣是完全的,圣洁的,毫无玷污的,全然无罪的。因此祂能替罪,赎罪,拯救普世的罪人。

所谓"人之将死,其言也善"。当人临终闭目之际,回顾一生,就会感到错失累累,亏欠多而又多。不能对一个人问心无愧:对不起父母,对不起妻子儿女,对不起亲友…想到自己心胸地太狭窄,气量太小;常乱发脾气,又过于斤斤计较,别说爱人不够,连爱自己都不够;真有说不完的亏欠,甚盼时光能倒流,从新再活一次,能补偿一些亏欠。时光倒流是绝不可能的,让我们自今日起就能认真的对己,待人,不要到临终时才后悔莫及吧。

既然知道"世上没有义人,连一个也没有",为什么我们还要去挑别人的错呢?为什么我们时时只看到弟兄眼中有刺,而看不到自己眼中的梁木呢?遮掩人过的,寻求人爱。我们希望人怎样待我,我也要怎样待人,人都有软弱和灰心的时候,不要一听到人的过失,就传播,夸大,指责,批评,乃是要为他代祷,提醒和劝慰。不要幸灾乐祸,若因此而得罪神,神将祸患转加给你(箴十七5),那时你的苦难就深重了。但我们要注意,遮掩过失,不是遮掩罪恶,屡次挑错的,离间密友。我们要注意这个"挑"字,挑错,人总爱挑别人的错。正如我们眼中有梁木遮住视力,我们非将别人眼中的阴影说成是大木头,谁都不喜欢一个老是挑错的人,虽是极为亲密的好友,也终必因此而绝交。

约瑟夫 作品⑤

# 猶太戰記

### 许尔堪辉煌的政绩和先知的恩赐

(8)#67 然而,约翰和他儿子们的成功引来了犹太同胞的嫉妒和叛乱的言论。很多人在一起聚集反对他们,并且煽动叛乱,直到最后终于爆发了公开的战争,但是他们的叛乱被镇压了。#68 约翰余下的日子凡事都很顺利,成功执掌政权三十一年,死后留下五个儿子。他是一个真正蒙福的人,谈起自己的一生,应该没有任何可以抱怨的地方。他是犹太人历史上唯一集三样最高荣誉于一身的人:#69 他是国家的最高统帅,也是大祭司,并且有先知的恩赐。他和上帝之间的关系如此密切,以至于他总是能够看到未来。因此他预见并预言他的两个大儿子会在政坛上消落。他们的消沉是一个很值得讲述的故事,可以看出和他们父亲的命运相比,他们的境遇可以说是相当的不顺。

### 亚里斯多布一世,公元前 105-104 年

(3.1)#70 许尔堪去世后,他的长子亚里斯多布把政府改组成君主制度,并给自己加冕。这是犹太人自四百七十一年<sup>1</sup>零三个月脱离巴比伦的奴役回归故土以来,第一个为自己加冕的国王。#71至于他的兄弟,亚里斯多布加封安提古诺;论资历安提古诺仅次于自己,亦非常喜欢他,给他与自己一样的荣耀。至于其余的弟兄,亚里斯多布把他们都关押起来,甚至还囚禁了自己的母亲。

<sup>1</sup> 根據《猶太古史》13.301,是 481年。這兩個數字都有誇大;居魯士(Cyrus)下詔允許 猶太人回歸是在公元前 537年,距離亞裏斯多布一世是 432年。約瑟夫的年代記錄似乎 是根據但以理書 9 章 24 節的"七十個七"(=490年)來計算的。

虽然约翰颁授她作犹太人的国母之名,但由于她反对亚里斯多布对王位的宣告,亚里斯多布用锁链将她捆绑起来,并残酷到一个地步,竟然将他的母亲饿死在监狱里。

### 谋杀他的兄弟安提古诺

(2)#72 但是,亚里斯多布在他的兄弟安提古诺身上得到了报应<sup>2</sup>。亚里斯多布很爱这个兄弟,让安提古诺和他一起管理这个国家。但是后来他把这个兄弟也杀死了,原因是心怀不轨的侍臣捏造谎言诽谤安提古诺。刚开始的时候,亚里斯多布不相信他们的话语,他爱自己的兄弟,并且认为朝臣的报告是出于妒忌。#73 然而有一天,安提古诺从战场上归来,参加全国的节期盛会,按照犹太人的传统,这一天要为上帝的尊荣而搭建帐棚<sup>3</sup>。当时亚里斯多布正好生病了,仪式结束时,安提古诺身穿最隆重的盛装,在卫兵的随从下,上到(圣殿)代表他的哥哥献上特别的崇拜。#74 于是那些坏人就到王那里去,告诉他安提古诺充满自信,又有军队的护送,比自己所应得的更威严,而且正带着一支庞大的军队,要置亚里斯多布于死地,完全轻视王位的种种荣耀,仿佛有一天他可能会得到似的。

(3)#75 亚里斯多布在不情愿的情况下,逐渐开始相信这些含沙射影的言论。他立刻采取措施,掩饰自己的疑心,确保自己免于受害。亚里斯多布吩咐自己的卫兵埋伏在一个阴暗的地下通道,并且下令如果安提古诺携带武器,就把他杀了,如果不带武器,

 $<sup>^2</sup>$  參§§81 及後面的章節。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 蘇克棚(Sukkoth)的秋季盛會,即住棚節。

就让他通过。当时亚里斯多布卧病在从前称为巴里(Baris),后来称为安东尼亚(Antonia)的城堡。#76 他又托人传信给安提古诺,让他空手前来。趁这个时候,王后和那些阴谋篡乱的人设计了一个非常狡诈的计谋。他们说服传信的人,让他们不要按王的原话传信,而要对安提古诺说,他的哥哥听说他在加利利得到了一些非常精良的武器和军事装备,但是因为生病,不能前去阅察,"现在你要走了,我很想你带着武器来看我。"

(4)#77 听见这番话,安提古诺就带着武器,好像阅兵一样去了,因为他哥哥的安排丝毫没有引起他的疑心。当他来到幽暗的通道,也被称为斯特拉城堡(Strato's Tower),他被王的卫兵杀死了。从这件事上可以确实地看到,污蔑和中伤可以消灭一切人性和爱的纽带,人与人之间再好的情感,也不足以长期抵挡妒忌的攻击。

### (5)#78 爱色尼人犹大预言安提古诺被杀

这桩案件还有一处令人惊奇的地方,那就是犹大(Judas)的行为举止。犹大是爱色尼人,他的预言从来没有错误或落空<sup>4</sup>。当时,犹大目睹安提古诺穿过圣殿的院子,就向旁边的人呼喊,有很多他的门徒坐在他旁边,"老天,让我去死吧,因为真理在我面前消失,我的预言要落空了。#79 安提古诺现在还活着,但是他今天就要被杀。按着命定,他被杀的地点应该是在斯特拉城堡,距离这里有600 弗隆(furlong),而现在已经是四更了,时间对预言很不利。"#80 说了这话后,老人陷入了忧伤的沉思。没过多久,就传来消息,说安提古诺在地下暗道被杀害了。这暗道也被称为斯特

8

<sup>4</sup> 有關愛色尼人做先知的恩賜,參見《猶太古史》2.159 和注脚。

拉城堡,好像沿海的凯撒利亚(Caesarea)一样<sup>5</sup>,这两个名字让这位先见着实困惑。

### 亚里斯多布的结局

(6)#81 亚里斯多布为自己罪恶的行径懊悔不已,这使得他的病 情立刻恶化。他时刻不能忘记自己杀人的过犯,以至于身体每况 愈下,最后痛心疾首的忧伤撕裂了他的肺腑,吐了很多血。#82 当他们派人把血倒掉时, 历史掀开了令人瞠目的一页, 也许这是 出于上帝的安排,那倒血的人正好把血倒在安提古诺被暗杀的地 方, 甚至还看得见被害人流血的痕迹, 杀人者的血也洒在了上面。 见此情形, 围观者立时发出惊呼, 他们相信那个男孩是存心把血 倒在那个地方,作为一种浇奠。#83 王听到呼声,就询问人们为什 么呼喊, 但是没有人过来告诉他, 因此王更想知道人们呼喊的原 因。过了很长一段时间,在恐吓的压力下,人们才告诉王事情的 真相。王难过地留下了眼泪,并用尽剩余的力气发出一声呜咽, 他说:"这是命运的安排,我无法无天的罪行没有逃过上帝大能的 眼目。我流了自己家人的血,现在马上得到了报应。#我这羞耻的 身体,你要拘留我的灵魂还有多久呢?这灵魂已经落在他兄弟和 母亲的复仇之下。我还要这样一次次吐血浇奠他们到什么时候 呢? 让他们一次把这浇奠的血祭都取走吧! 就让上天不要再用我 脏腑里流出来的血来取笑他们吧。"说完这些话,亚里斯多布就断 了气, 他在位的时间还不到一年。

<sup>5</sup> 斯特拉城堡位于海邊,後來經過希律大帝的重建,被命名爲凱撒利亞,參《猶太古史》 1.408 及後面的章節。至于這裏提到耶路撒冷的城樓,在其他地方都沒有提到,除了《猶 太古史》13 對這件事情的叙述中有記載。

旧约原 文解经

### 二人成為一體

编辑部

二章 24 节:因此,人要离开父母,与妻子联合,二人成为一7页,ECHAD 体 至项,BASAR。

- 三、二人连成一体是三方面的。所谓二人成为一体,并非只 指身体的连合而言。身体的连合只是「一体」的一方面,其实二 人成为一体是指「灵、魂、体」三方面而言。
- 1. 体、夫妻二人成为一体,在身体上相连,生养众多,遍满地面,阴阳相配,夫妇为偶,阴阳和而后雨泽降,夫妇和而后家道成。「夫」之义为「扶」,「妇」之本为「服」也。
- 2. 魂、夫妇二人成为一体,亦指在感情和知觉的日常生活上 「和谐」而言。夫唱妇随,妇听夫义,夫妻相爱,如琴瑟调和。 夫妇相敬如宾,相爱如友,生活何其快乐。所以「一体」可作「一致」,即生活一致解。
- 3. 灵、指夫妇二人在属灵生活共同敬神而言。夫妇二人的成婚,既由神所主证,则夫妇共同敬神,理所当然。夫妇在信仰上同心,则可有虔诚的后裔,将纯正的信仰传与下一代,至为重要。所以「一体」亦可作「一信」解,即信仰合一也。

四、二人成为一体,是人类的尊荣。一夫一妻制是神所制定的,也是人类独有的尊荣。有些动物,也有一夫一妻制的形式,但多数动物是滥交而传种的,因为动物的雌者并非由雄者身上取出而造。因此人类既然是一切动物的统治者,应保持神所制定的道德律。如果人们也有多妻式滥交,则与动物有何分别?

五、夫妇阴阳相配而为「完人」。一男或一女既是半个人,则不完全,像一个「球面的圆形」的一半,是一个「圆缺」,但 夫妇二人相配,为一个圆球形的各占一半。夫妻二人相爱,各人 在对方的怀中。

### 二人才是一体

二人才是「一体」,一人只是「半体」。这句话看来很简单,却有很奇妙的道理,与近代「遗传学」所解释的相同,亦即这句话是很科学化的。

「遗传学」(GENETICS) 是由奧国神甫「孟德尔」(注)研究成功的一种实用科学理论。他多年用碗豆、果蝇、兔子来不断研究,发现了一个重要的真理,即「种子永固」。神所造的不论是动物是植物,都是依照圣经所说的「各从其类」原则,彼此不能过界。同时,在人体内每一个「细胞」都包含 23 对「染色体」(CHROMOSOME),即 46 个。细胞虽细,但其中竟有更细的染色体,那些染色体便是遗传的重要因素,人类的智愚贤不肖等一切特质,都由这些染色体而代代相传。

「生命细胞」(亦即生殖细胞) 却只有「23 个」染色体,即男的生命细胞内有 23 个,女的生命细胞内有 23 个。当一个胎儿成形之时,父亲生命细胞内的 23 个染色体与母亲生命细胞的 23 个染色体在母亲胎内而成为一个新生命,变成有「23 对」染色体细胞的胎儿。

因此,「二人成为一体」一语实暗指父与母的「23 个」生命细胞的染色体相加而成为「23 对」染色体而言。因此,一个新的生命内有父亲的一半与母亲的一半,父母相加才是一个新生命。中国古语所谓「孤阴则不生,独阳则不长」,亦可暗指母亲的 23 个染色体与父亲的 23 个染色体而言,只有一方面是不能产生新生命的。(注: 孟德尔全名为 GREGOR JOHANN MENDEL 1822-1884,是一位天主教神甫,曾在维也纳大学研究科学,后来研究遗传学成功,为达尔文天演论的致命伤。)

由此观之,历史在几千年来,人们大都重男轻女,以男性为社会与家庭的中心。生子之后,权归男子,是不正确的,因为男与女,各人只有一半责任;任何一代的儿女的细胞,均有父亲一半及母亲一半的染色体。一个胎儿的长成,并非只因有父亲,乃是父亲与母亲各负一半责任也。

### 默想夏娃

神把夏娃建造完成之后,便把她领到亚当跟前,把她交给亚当,使他们二人成为夫妇。圣经没有只字提及夏娃对这件婚事说过甚么话,亚当却欢喜若狂,宣告她是骨中之骨,肉中之肉。夏娃呢?相信当她获得神所赐的生命而睁开眼之时,一定有一种惊讶的感觉。女人观察周围的事物与男人是不同的。又当神把她领到亚当跟前相见时,她可能有与生俱来的女性的羞人答答的表现,但夏娃只有完全顺服神的安排,并无怨言。又当他们二人成为一体之时,夏娃与亚当二人一定是非常快乐的。

用现代人的眼光看来,他们二人是盲婚的,并未经过恋爱阶段,他们只有完全顺服神的安排,结婚之后才恋爱。从夏娃把禁果给她丈夫吃,她丈夫也吃了的记载看来,夏娃与亚当二人彼此很相爱,是毫无疑问的(创三6)。

等到神审判他们之时,我们只见亚当埋怨夏娃,夏娃并未埋怨亚当(创三12)。

圣经在创世记五章之后,不再提及夏娃的事。保罗却对哥林 多人提过夏娃被蛇引诱,以教训信徒,「不可失去向基督所存纯 一清洁的心」(林后十一3)。保罗似乎暗示指责夏娃已失去这种心, 因此,夏娃只是人类的始祖母,但不是圣经中的模范妇女,至为 可惜。 原文 解经

# 磯法就是彼得

(约翰福音一章 38-42 节)

苏佐扬

他先找着自己的哥哥西门,对他说:我们遇见弥赛亚了,于是领他去见耶稣。耶稣看着他说:你是约翰的儿子西门,你要称为矶法(矶法翻出来,就是彼得)(41-42节)。

「彼得」是希拉文名字,原文写法为 $\pi$ єтроς PETROS,意即石头,他原有一个希伯来文名字,希拉文译为西门  $\Sigma$ і $\mu$ ων SÍMŌN,希伯来文写作 שׁמְשׁוֹן SIMEON,意即「聆听」。新约的「西门」,与旧约的「西缅」同音同意。

但在这里耶稣称彼得为「矶法」,原音为 Κηφας KĒPHÁ S,这「矶法」与「彼得」意思完全相同,不过,「彼得」是希拉文,「矶法」是亚兰文,「西门」则为希拉文。彼得还有一个名字,叫做「巴约拿」(太十六 17),意即「约拿之子」,因此主又称他为「约翰的儿子西门」;「约拿」与「约翰」原文同字源,意亦同,即「恩赐」。

彼得是一个名字颇多的人,他的人生表现也是多方面的。他有一个喜欢「聆听」上主教训的心,是一个承受父亲所得的恩赐之子。他有石头般的个性,强烈、勇敢、坚强;他虽然有过三次不认主的失败经验,但这经验并不能拦阻他后来讲道一次使三千人信主的成就。

人人都可能有失败的经验,但真诚悔改,立志从新做人,乃 是勇敢的行为,愿意聆听上主的教训而肯顺服,也是极为宝贵的 态度。彼得最后在罗马是为主牺牲了,他那坚强如石头的意志, 使上主的心获得高度的满足。 原文 解经

# 預賽亞·基督即受害者

(约翰福音一章 40-45 节)

苏佐扬

听见约翰的话,跟从耶稣的那两个人,一个是西门彼得的兄弟安得烈。他先找着自己的哥哥西门,对他说:我们遇见「弥赛亚」了(弥赛亚翻出来,就是「基督」)(40-41节)。

过了六十二个七,那「受膏者」亦被剪除(但以理书九章 26 节)。

「弥赛亚」,是希伯来语,可如pMASHIACH,意即「受膏者」。 古时犹大国先知、祭司和君王接受职位时,必须受膏油所膏。因 此这三种人统称为「受膏者」。但「君王」是最尊贵的「受膏者」, 所以「受膏者」一词,若不另加解释,便是指国王而言。

希拉语称「受膏者」则为「基督」,「基督」是中文的简译字,希拉文是 $\chi \rho \iota \sigma \tau \circ \varsigma$  CHRISTÓ S,天主教早年译为「基利斯督」,是完全将该名字字音译出。

主耶稣是「受膏者」,因祂是最伟大的「先知」,也是最长 久的「祭司」,今日在天上为人代祷,祂将来要做历史上最伟大 的「君王」,就是「万王之王」,「万主之主」。

我们是「基督徒」,也可称为「小基督」,也是被圣灵膏膏的人,所以要传福音,尽先知的本份,也要为人代祷,尽祭司的本份,将来我们也要与祂一同作王。

所以我们必须保守我们高贵的身份与地位,为基督活着,活着像基督,行事为人荣耀基督,让许多人在我们身上看见基督的 光辉。 分享

## 當黑暗體置時

法国 郭孔莲

神并没有应许祂的儿女:信主后:一帆风顺,毫无困难,永不生病。

当黑暗笼罩时,我们该怎么办?让我们看圣经的两个例子:

### 约瑟

约瑟是雅各的爱妻所生的儿子。他父亲特别爱他,给了他一件彩衣。他的哥哥们因此嫉妒他。约瑟作了两个梦,告诉他们:(a)我们在田里捆禾稼,我的捆起来站着,你们的捆来围着我的捆下拜。(b)太阳,月亮,与十一个星,向我下拜(创三十七)。

他们因为他的梦越发恨他,把他卖给以实玛利人,把他带到 埃及,卖给法老的内臣波提乏。耶和华与约瑟同在,使他手里所 办的尽都顺利。波提乏信任约瑟,派他管理家务,把一切所有的 都交在他手里。波提乏的妻子引诱«秀雅俊美»的约瑟,他因为敬 畏神,忠于主人,拒绝了她。她反过来在波提乏面前诬告他:他 进来要戏弄我!波提乏一怒之下把约瑟下在监里。耶和华与约瑟 同在,向他施恩,使他在司狱的眼前蒙恩。司狱把监里所有的囚 犯都交在他手下。

那时,法老的酒政被囚在监狱里,约瑟为他解梦说:三天之内,法老必提你出监,叫你官复原职。你得好处的时候,求你纪念我,施恩与我,在法老面前提说我,救我出监牢。我实在是从希伯来人之地被拐来的,我在这里也没有作过什么,叫他们把我下在监里。但出监后,酒政竟然把他忘记了!过了漫长的两年,法老作了两个梦,无人能解。酒政这时才想起约瑟。于是约瑟被召去为法老解梦:一日之内,约瑟从囚犯变为埃及大国的宰相!

当黑暗笼罩时——被哥哥们出卖;因正直反而被囚;善待人却不被纪念——约瑟仍然敬畏神,等候神的时间,依靠神,忠心作他眼前所能作的事。有一天,他将成为在饥荒中的以色列民和埃及国民的祝福。多年在波提乏家与监狱的忠心服侍,装备他胜任更高的职位。

### 大卫

长时间被扫罗王追杀的大卫开始疲乏,惧怕。大卫心里说: 必有一日,我死在扫罗手下,不如逃奔非利士地去。扫罗见我不 在以色列的境内,就必绝望,不再寻索我,这样我可以脱离他的 手(撒上二十七1)。«必有一日,我死在扫罗手里»,是撒但的火 箭!神既然膏他代替扫罗为王,怎能让扫罗杀他呢?神多次救他 脱离扫罗的手,日后怎会不再救他呢?

于是大卫自己想出办法:他带同两个妻子,跟随他的六百人和他们的眷属,投奔非利士地的迦特王亚吉。亚吉把洗革拉城赐给他。大卫和跟随他的人侵夺基述人,基色人,亚玛力人之地(以色列民的仇敌)。大卫击杀他们,无论男女都没有留下一个(恐怕有人将他们的事告诉迦特王),又夺取牛,羊,衣服等。回来,对亚吉说,这是我们从犹大的南方抢夺来的。亚吉心想:大卫使自己本族以色列人憎恶他,这样,他必永远忠于我了!

大卫与随从他的人在洗革拉共住了一年零四个月——不再有人追杀他,他也作了洗革拉城的«小皇帝»。那时非利士人聚集军旅,要与以色列人打仗。亚吉对大卫说:你当知道,你和跟随你的人,都要随我出战。大卫对亚吉说,仆人所能作的事,王必知道。亚吉对大卫说,这样,我立你永远作我的护卫长(撒上二十

八 1-2)。大卫麻木了!竟然预备与亚吉出战——与自己本族以色列人打仗!

非利士人的首领见大卫和跟随他的人跟在亚吉后面,就对亚吉说,这些希伯来人是谁?他们不可同我们出战,打发他们走吧。于是亚吉对大卫说:你从投奔我到如今,我未见你有什么过失,只是非利士众首领不喜悦你,现在你可以平平安安的回去,免得非利士人的首领不喜欢你。你和跟随你的人,明天早晨起来,等天亮回去吧。第三日大卫和跟随他的人到了洗革拉。亚玛力人已经侵夺南地,攻破洗革拉,用火焚烧,掳了城内的妇女,和其中的大小人口,却没有杀一个,都带着走了。大卫和跟随他的人到了那城,不料,城已烧毁,他们的妻子,儿女都被掳去了。大卫和跟随他的人就放声大哭,直哭得没有气力。大卫的两个妻,耶斯列人亚希暖,和作过拿八妻的加密人亚比该,也被掳去了。大卫甚是焦急,因众人为自己的儿女苦恼,说,要用石头打死他。大卫却依靠耶和华他的神,心里坚固(撒上三十1-6)。

慈悲,怜悯的神借着患难提醒大卫。这次大卫学了功课。当 黑暗笼罩时,他依靠耶和华他的神,心里坚固。大卫求问耶和华 说:我追赶敌军,追得上,追不上呢?耶和华说:你可以追,必 追得上,都救得回来。结果:亚玛力人所掳去的财物,大卫全都 夺回,并救回他的两个妻来。凡亚玛力人所掳去的,无论大小, 儿女,财物,大卫都夺回来,没有失落一个(撒上三十 18-19)。

赛五十 10-11: 你们中间谁是敬畏耶和华, 听从他仆人之话的,这人行在暗中,没有亮光,当依靠耶和华的名,仗赖自己的神。凡你们点火用火把围绕自己的,可以行在你们的火焰里,并你们所点的火把中。这是我手所定的,你们必躺在悲惨之中。当黑暗笼罩时,让我们镇定,继续敬畏神,依靠他,等候祂,听祂的话,不轻举妄动,若自己点火,自己想办法——我们必躺在悲惨之中!

信息

## 走出框框

### 马太福音十二章 9-12 节(圣经新译本)

美国 庄纯道

马戏团很多动物表演,其中有一头大象,它的脚被一条细细的绳子系在一根木柱上,很奇怪,那头大象就是不会离开那个范围,大象很有力,只要用力一拉,那绳子会断掉,大象就可以走开了。有人问驯兽师,为什么大象不会走出那个范围?驯兽师回答:因为那大象的脚从小就被一根绳子绑在木柱上,每一次它走、走、走到绳子最紧时,它再往前时便被绳子拉住了,脚到那儿便停下来。小象慢慢长大,那绳子好像还繁在它心里,所以每一次到那范围,它走不出去,那根细绳子绑住了那大象。一头强壮有力的大象,竟然走不出那个范围,因为它被那条绳子,限制着在那个框框内。

### 一、安息日起源

经文说到安息日的框框,它常常把人限制住,而耶稣却走出 框框。起初神创造天地,把万物造好,最后造人,然后神便歇了 祂一切的工,享受祂创造的美好,安息了。这是安息日的起源, 神赐福给安息日。

神借着摩西带领以色列人出埃及来到旷野,在那里他们没有食物,便向神呼求,神从天上降下吗哪给他们。吗哪是每天都有的,他们每天去拾取,但到第六天,他们收取两天的份量,因为第七天安息日他们不可工作。「安息日」是神最早在创造宇宙万物所定的律例,在出埃及之后,祂要人把一切工作都停下来,安

静到神面前去享受安息、向神敬拜。安息日是犹太人非常重视的,看重到一个地步使很多事情都不能做、不能摸、不能吃。于安息日作战按律法是亵渎安息日的。在玛客比时代,他们的敌人利用这「优点」在安息日攻打他们,以色列人守律法不还手,结果被敌人杀过片甲不留(犹太古史卷十二第六章 2 节),他们谨守律法的程度可见一斑。

### 二、安息日治病

耶稣在安息日那天进入会堂,有人带着一个手枯干的人来到 祂面前,问祂说:「在安息日治病可以不可以?」这些法利赛人 想要抓住耶稣的把柄控告祂,但耶稣对他们说:「你们当中有哪一个,他仅有的一只羊在安息日跌进坑里,会不把羊抓住拉上来呢?人比羊贵重得多,所以在安息日行善是可以的。」安息日不可作任何事在所有犹太人的脑海里、成了生活中一个限制,他们走不出去。一个真正遵守神话语的人,按照神旨意行事,一定蒙神赐福。犹太人谨守律法到一个程度,把当时拉比口述的规条,律法的条文成为他们的限制。主耶稣当时在安息日医治手枯萎的人,祂斥责那些犹太人在安息日谨守律法规条,而那些律法规条是人加上去的,不是神原本的心意。主耶稣并没有触犯安息日,祂遵守的是神的真意,而不是人加上去的法则规条,那些规条竟然比神的律法还要严荷!

上帝藉着耶稣在地上行神迹, 祂也让耶稣走出安息日的框框。 耶稣没有废掉律法, 反而谨守律法, 并且超越了律法的要求。我 们常常走不出人所加上的枷锁。传统有些规条是好的, 是有其美 意的, 但渐渐地规条增加, 又常违背设立的原意, 反成了枷锁, 成了又重又厚的框框,人在其中很辛苦,而别人想要进来也不能。 圣经告诉我们:「福音是神的大能,要救一切相信的。」神要使 人得着释放,得着自由,要使人跳出框框得到帮助与医治。

### 三、人为的框框

教会文化也有很多框框,例如天主教禁止神甫、修女结婚。 婚姻是上帝创立的,但天主教定下框框,结果适得其反,有很多 神甫犯了性侵罪恶,教会要作天文数字的赔偿,累得教会要变卖 物业。基督教何尝没有框框呢?有些教会要妇女聚会时蒙头,有 些则强求要得到圣灵的充满,说方言,大吵大叫。这是人为的框 框,并非是说教会不应有规条,而是规条要合情理,不能违反自 然,不能矫枉过正或吹毛求疵。

在香港时,一个主日倾盘大雨,我和太太到附近的礼拜堂崇拜。 我们一踏进会堂,便有招待要求我们跪下,我们听见有人大声祈祷,但不知道说什么,我跪得膝盖痛,想起身坐下,马上有人把 我按下,说要多跪四十五分钟。我的天,这是他们的框框!我们 以后对那教会敬而远之。

经文前一段记载耶稣在安息日从麦田经过,祂的门徒饿了,就掐些麦穗吃,法利赛人看见,就对耶稣说:「你看!你的门徒作安息日不可作的事。」耶稣对他们说:「大卫和跟他在一起他的人,在饥饿之时所作的事,你们没有念过吗?他不是进了神的殿,吃了他和跟他在一起的人不可以吃,只有祭司才可以吃的陈设饼吗?律法书上记着,安息日,祭司在殿里供职,触犯了安息日,也不算有罪,你们没有念过吗?」根据摩西律法,用手摘麦穗吃是可以的(申廿三 25),但在安息日可否摘麦穗,并无明文

规定。故有一说,法利赛人所反对的,并不是在安息日摘麦穗吃,而是反对主的门徒用手搓麦穗,因为这算是作工,触犯安息日的规条。法利赛人其实是在鸡蛋里挑骨头,目的是找耶稣的把柄。安息日的规条是人定的,人不是为安息日而设的。耶稣并没有为律法的框框所限制,祂要走出这个框框。

### 四、走出框框

在经文中,我们看到耶稣进入人群,祂走进会堂,那是犹太人聚集的地方,有民族血统的关系;祂也在会堂以外接触各式各样的人,有罗马人、希腊人、撒玛利亚人、外邦人。耶稣不仅医治身体有病的人,也医治心灵破碎忧伤的人,使他们从箝制中走出来。耶稣在祂的世代中,展现出不同凡响的生命。耶稣留下榜样要我们有世上的光和盐的功用。我们好像面酵一样,只要一点点,就可以发挥很大的功效。

布道家包乐曾用自然界的比喻来捕捉教会的本质,他说教会的本质就像堆肥。当这些肥料聚在一起愈久,它会发出臭味,但 当将这些肥料散出去时,它在土壤里头,使它得到养份,可以让 里面的植物茁壮。聚在一起如果没有把它散出去,在那里便会发 臭,散出去却会有更丰富的果效。基督徒如果不进入人群,我们 便会像那堆肥。谁是我们的人群?你我的人群可能就是我们的家 人、邻舍、朋友、同事。假如我们不走入人群,我们就是发臭的 堆肥。到我们见主的时候,祂会用严厉的话斥责我们:你这又恶 又懒的仆人,那时我们会无地自容。请留意,懒和恶都是从「心」 部首。求主鉴察我们,赐我们力量,走出框框,多结属灵的果子。 奇妙的 创造

### 帝王(斑)蝶遷徙之謎

香港 苏美灵

不少动物会随着季节作大规模的迁徙,例如雀鸟在冬天来临前由北方向南飞。香港新界北面的后海湾和米埔都是雀鸟迁徙的中途栖息站。除了雀鸟之外,海里的三文鱼长途跋涉的游向它们的出生地(河流上游),也是闻名的自然奇观,但这些动物每年迁徙一次的路程是双向的,即冬天向南春天向北。

可是自然界另一个使人惊讶的大规模迁徙奇景却是著名的帝王斑蝶 Monarch butterfly (它们的原居地是美国北部和加拿大南部)。在冬天来临前会飞往中美洲的墨西哥(气温在 7-14℃之间)冬眠数个月。但这个旅程却是一去不回头的,春天在北方栖息地所见的斑蝶已是牠的第一代。科学家尝试找出它的生活史,和迁徙路程,发现在自然界是独一无二的。迁徙的雀鸟可以跟随大队一同向南飞,但它却没有这个优势。

帝王斑蝶有橙色和黑色斑纹,这些斑斓的色彩有保护和警告 作用,因为它们体内有毒素。它们在自然界的主要贡献是传播花 粉,但由于气侯变化和栖息地被开发,它们的数目日渐减少。

每年它要经历四代,而需要迁徙的只是第四代,即在九、十月之间孵出成为蝴蝶的,它们的寿命比一、二、三代都长,可以活 6-8 个月(一般蝴蝶的寿命,视乎季节是 2-3 个月)。

孵出后 2-6 礼拜便会向南飞。当然它们体内会贮存蛋白质、脂肪和碳水化合物以便飞行,两个月后才能到达墨西哥。它们会进入冬眠状态,不吃不喝,成千上万的依附在某几棵树上以便保暖(24 页右图),而这些树都是它们四代前到过的,所以它们好像「记得」四代前曾经到过这些栖息地,似乎脑海中有一张地图,隔了四代遗传给它们(24 页左图)。

到了次年的二、三月,这些经过长途旅程和冬眠后的蝴蝶醒了,开始交配,然后由墨西哥向北方飞行,它们会在三四月在乳草植物叶子产卵,之后便会死亡。

这些卵子经过四日后孵成黄和黑色的幼虫,所吃的食物是乳草,因为此植物含有毒性的汁液,所以一般雀鸟都不会捕捉这些幼虫为食物。它们的敌人是蜘蛛或昆虫。过了 4 日后变成蛹,依附在树叶或树枝上 10 日之久,然后蜕变成为典型的成虫。

这就是第一代蝴蝶。它们的父母是那些曾由北方飞向南部的蝴蝶,但这第一代却不会停留在这地或向南飞,会继绩向北方进发。这是它们从来未去过的地方。这些成虫的寿命只有 2-6 个星期,交配产卵之后便会死亡。此时它们可能已到达美国德州。

六月是第二代,它们继续向北飞行,重复第一代所经历的, 成虫寿命只有 2-6 个星期。

七、八月是第三代,这时它们已在加拿大南部或美国北部, 寿命也是 2-6 个星期。这是唯一不必向北或向南飞的一代。

九、十月是第四代,它们不会交配,却在两星期后开始向南飞行,重复去年第四代蝴蝶的脚踪。这是 2500-3000 里的长途旅程,也是它们从来未去过的地方,它们不单要完成这艰巨的旅程,更会回去四代前所到过的那几棵树。

科学家对于蝴蝶迁徙原因之谜,尝试解释如下:

- 1) 当日照渐短,它们头部的一对触须内置的化学指南针会启动,指示它们不能留在此地,要向南飞行。
- 2) 它们体内有生理时钟,告欣它们这是要向南飞的时侯。太阳光照射在地上的角度转变了,所以不能留在原地。

- 3) 由于气温开始下降,迫使它们向南飞。它们和雀鸟的迁徙一样,依靠地球的磁场导航。
- 4) 由于幼虫所依赖的乳草开始枯萎,它们所产的卵,孵出后 未必有足够的食物供应。





最难解释的是为何迁徙的路线不是代代相传,好像雀鸟、鱼 类、海龟、鲸鱼的,而是隔了四代,况且刚巧随着节令迁徙。这 个谜可能永远无法解开了。另一个谜是第四代的寿命和前三代的 不同,若是相同的话,便无法作长途迁徙了。

耶八7:「空中的鹳鸟,知道来去的定期。班鸠燕子与白鹤, 也守候当来的时令。我的百姓,却不知道耶和华的法则。」

圣经没有提到「迁徙」这两个字,但这段经文很明显指出动物迁徙的智慧,它们「知道」,并且「守侯」,因为造物主在它们体内已配备了这个生理时钟,使它们按照指示生活。照样,斑蝶的迁徙也是神所定的,使它们可以按着季节飞到合适的地方觅食。相对之下,神的百姓以色列人比不上雀鸟,他们「知道」耶和华的法则,却没有按照神的命令行事。

奇妙的 创造

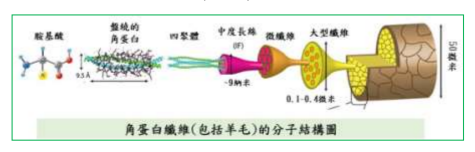
### 羊毛-禦寒衣物的好材料

香港 陈永康



神不单创造植物为人类提供食物和制造衣服的原材料,也创造了牲畜和走兽来丰富人的生活。牛,羊为人类供应高蛋白质的肉食,牛皮和羊毛可用作制造保暖的衣服。近年考古人员曾在中东一带发现了遗址,证明远在六千年前中东人已懂得使用羊毛作为衣服原料。畜牧是中东文化的重要部分,圣经旧约借着摩西的教训,绵羊和山羊成为献给耶和华的祭牲,大卫王幼年时是出色的牧羊人,主耶稣更是我们的好牧(羊)人。

山羊和绵羊都是哺乳类动物的代表者,它们的羊毛有粗、幼之分,羊毛纤维的直径可达50微米,与我们的头发差不多;幼羊毛纤维长约6厘米而粗羊毛纤维可达30厘米。在古罗马时代,羊毛已开始应用于欧洲,与麻布、皮革一样,成为主要纺织原料;今天,澳大利亚和纽西兰是羊毛冷的主要输出国。组成羊毛纤维的主要成分是<角蛋白纤维>(keratin),它是一种重要的结构蛋白,



能抵挡酸碱, 是胺基酸的聚合物。基本结构是由两条固定排序的 盘绕多肽直链透过双硫的结合键(-S-S-)所组成,两个这样的单元透 过氢键结合成四聚体。多束的四聚体盘绕在一起形成坚韧的长丝, 十数条长丝再组成微纤维,如上图所示,十数条微纤维再结合成 鳞片状的角蛋白纤维, 角蛋白已是刚性强的生物分子, 结角蛋白 经超分子聚集特性而结合成<分子束>,经过多重的盘绕所形成的 纤维是极坚实的材料。在显微镜下显示,羊毛纤维横截面为近圆 形,但大多数羊毛纤维往往形状略呈椭圆形或卵形。羊毛纤维天 然卷曲,有内置的波纹。卷曲增加了纤维的弹性和延伸性,也有 助于纱线制造。羊毛纤维可以与染料结合,制成不同颜色的毛线, 它有良好的吸湿性能,已被吸收的湿气挥发缓慢,故有好的保温 能力,是御寒的好衣料。羊毛纤维具有优良的弹性和灵活性,羊 毛纤维一般能延伸 20-40%之间,并且能迅速恢复原状,除了人造 材料尼龙外,它的弹性比其他任何纤维都要高。多束<角蛋白分子> 依同一中轴盘绕能构成极坚强的纤维,这样奇妙的构造让人想起 保罗在圣经中, 勉励信徒要同心才有能力建立教会。

『你们就要意念相同,爱心相同,有一样的心思,有一样的 意念,使我的喜乐可以满足』(腓二 2)。

从神所创造奇妙的羊毛,又让笔者想起母亲,她爱为儿女编织<温暖牌>毛衣,她的爱心礼物比商场售卖的<机织毛衫>耐用多。她懂得参考日本<时装杂志>中编织毛衫的文章之图样,再加上自己的创意,一针一线地用上几天时间去完成外观漂亮的制成品,当穿着在儿女身上能使人眼前一亮,更让孩子们感觉到难以回报慈母的亲恩与爱心。

分享

### 裁信靠神

诗篇五十六篇

美国 黎泽光牧师

自从加州州长在 3 月 19 日颁布居家令后,居民由于严重的新冠状病毒疫情而忧心忡忡,我们担心住在护老院的父母或亲友,这些长者属于高危人士。经济急速下滑也使人心惶惶,几乎每六个人中就有一人失业。驾车轮候领取救济食物的,也要等大半天,每次听见救护车响声就紧张起来,联想到医护人员疲于奔命抢救生命的情景,这些忧患意识每天冲击着我们。

诗篇 56 篇论及大卫遭遇苦难时的经历,大卫是一个牧羊人,生活本来很平静安稳,但他的国家当时发生了两件事。第一是以色列王扫罗不顺从耶和华的命令被神厌弃,耶和华差派先知撒母耳到伯利恒人耶西家里,膏大卫作王替代扫罗王。第二是非利士人入侵以色列国,扫罗王和他的军队惧怕与非利士巨人歌利亚对阵,但大卫靠着万军耶和华之名,用机弦甩石的一块石子就打死他。大卫这个牧羊人被称为国家大英雄,妇女舞蹈唱和说: "扫罗杀死千千,大卫杀死万万"。这两件事使他带来杀身之祸,扫罗王用尽一切手段要杀害大卫。撒上二十一 10-13 记载: 那日大卫起来,躲避扫罗,逃到迦特王亚吉那里。大卫被扫罗王追杀,他走投无路而落在非利士人手中,好像一只离群远方孤零零的鸽子,他尝到失去了家乡的温暖,更要面对非利士人杀害的危机。

诗篇五十六篇是他在这苦难的经历, 让我们一同学习:

第一点:大卫遇到苦难攻击时就依靠神。"依靠"这两个字在五十六篇出现六次,每次都是谈及大卫依靠神的经历,大卫在任何危险的境况下得到平安和有胆量。大卫依靠神能够在敌人诡诈的话语和埋伏陷害的计谋里得到拯救,大卫依靠神使他在任何

危险的境况下能说出赞美神的话(五十六 4; 10)。他不断的赞美神使他在危难中得到生活智慧的亮光,使他在困境中不至落入试探里,信靠神的人赞美神是合宜的,因为神的话是我们脚前的灯、路上的光。

今天我们在疫情的苦难中,很多小生意的老板用尽手段去申请联邦政府提供不用归还的款项,但我们有没有遵守联邦政府的法例和道德准则去申请呢?耶和华是鉴察人心,试验人肺腑的,要照各人所行的,和他所作的事报应他 (耶十七 10)。大卫信神的话"比金子可羡慕,且比极多的精金可羡慕,况且你的仆人因此受警戒,守着这些 (神的话语) 便有大赏" (诗十九 10-11)。

第二点:大卫依靠神是祷告,他遇到困难就向神呼求。大卫年幼为父亲放羊,有时来了狮子,有时来了熊,从群中衔去一只羊羔。他从狮子口中救出羊羔,狮子反噗咬大卫时,大卫就打死它。大卫说:"耶和华救我脱离狮子和熊的爪(撒上十七37)"。大卫年幼的经历使他知道向神呼求就能得到神的帮助(9节:我呼求的日子,我的仇敌都要转身退后。神帮助我,这是我所知道的)。

第三点:大卫依靠神,因为他知道神看他的眼泪为宝贵。他几次流离遇到苦难时所流的眼泪都蒙神记念(8节:我几次流离,你都记数;求你把我眼泪装在你的皮袋里。这不都记在你册子上么?)圣经教导我们与哀哭的人要同哭,但我们工作忙碌,很快就把别人的哀痛淡化忘记了。特别当一个人离乡背井,远离亲友 遇到苦难时流泪也没有多少人去慰问他,但神珍惜大卫流的眼泪和不会忘记他流离到非利士人迦特城的苦难。神爱大卫和每一个依靠祂的人。

第四点:大卫依靠神是因为他看到神有将来生命的应许,他看到第一代子民除了约书亚和迦勒,通通都死在旷野 (13 节:因为你救我的命脱离死亡,你岂不是救护我的脚不跌倒,使我在生命光中行在神面前么?)世上的苦难是不会停止的,人的生命和能力也是有限的。摩西带领以色列子民在旷野漂流四十年,他求耶和华"指教我们怎样数算自己的日子,好叫我们得着智慧的心"(诗九十12)。大卫依靠神使他有智慧的心,因此他知道现在虽然是流离困苦的日子,但这些苦难的日子最终也会过去,他知道他所信靠的神,会救他的生命脱离死亡,并且使他的生命行在神面前,有永生的盼望。

总结: 大卫是合神心意的伯利恒牧羊人,神拣选和膏立他作以色列的王,耶稣基督也是他的后裔。今天信靠耶稣基督是救主的人,也蒙圣灵的恩膏而重生,我们成为神的儿女,在世上我们有苦难、但我们可以放心,耶稣基督已经胜了世界。我们在耶稣基督里有平安,耶稣也为我们在天上预备了更美的家乡,愿三一真神使我们在苦难中更加依靠祂。

灵感 心声

## 從漁夫到牧人

主初遇彼得时对他说要得人如得鱼。 主复活后吩咐彼得要喂养主的小羊。 彼得被圣灵充满后,不单得人如鱼,更终身以神的话, 喂养各地的羊群,至死忠心。 信息

### 疫思一永生

香港 林俊鸿牧师

耶稣回答说:「我实实在在的告诉你,人若不重生,就不能见神的国」(约三3)。

瘟疫,一个我们不愿听到的名词,真真正正地在此刻出现,不只是在中国,而是已经遍及全球。这些日子,我们每天听着「确诊多少人,死亡多少人」。圣经提到瘟疫的时候,在先知书中多是与刀剑及饥荒并列,其结果就是死亡。虽然在主内的弟兄姊妹大多不避忌死亡问题,但每天听着的感受还是沉重,死亡真的离我们不太远,说不定有一天我受感染了或是某一位我们熟悉的亲友染到了,我们的感觉会更强烈!谁能免疫呢?那是不分种族、身份、地位,任何人都可能会的!

### 一、夜访耶稣问道

约翰福音三章记载一个法利赛人名叫尼哥德慕,他是犹太人的官,夜里来见耶稣,对祂说:「拉比,我们知道你是由神那里来作老师的,因为你所行的神迹,若没有神同在,无人能行。」法利赛人,又是犹太人的官,表明他是有地位、有学识、有一定财富的人,夜里来见耶稣。他不在日间来,也许不想张扬,也许较为方便,无论如何,表示他要认真了解生命的疑惑,他提到「神迹」。约翰福音第二章记载主在地上所行的第一个神迹,就是由水变酒,然后第二章末也记载主在耶路撒冷行了神迹:「当耶稣在耶路撒冷过逾越节的时候,有许多人看见他所行的神迹,就信了他的名」(约二23)。尼哥德慕对主说:「你所行的神迹,若没有神同在,无人能行。」固然是肯定了主是从神而来,也是说他心里的疑问,正是这些神迹。耶稣被捉拿到希律前受审时,希律也

指望耶稣行一件神迹,法利赛人也希望主行神迹给他们看,那是完全不同的心态。尼哥德慕并非来求耶稣行神迹,而是因神迹而寻求祂。约翰福音第六章记载五饼二鱼的神迹,很多人跟随耶稣,主耶稣对他们说,你们「找我,并不是因见了神迹,而是因吃饼得饱」(六 26)。那是因神迹而寻饼,心态何等不同!

今日疫症,我们会否因疫症而寻找耶稣呢?尼哥德慕已拥有世人所追求的财富名利,但心里仍不满足。有谁能帮助他呢?神迹让他看到一个解决疑难的机会,水变酒最大的震撼是生命的转变,是的,在世上我们总会有我们追求的目标,但之后呢?世上的一切并不能给予我们真正的满足,内心的空虚有谁可以填满呢?我们可曾想过,自己的真正需要是甚么?在平安稳妥、顺利舒坦的日子,我们可能没有思想太多。可是在这一段时间,无论被逼或自愿,留家的日子多了,自不免也思想多了,可否藉此机会探索生命的意义?尼哥德慕来找主耶稣,说出他内心的需要,他透过神迹寻找耶稣,也让我们透过疫症寻找耶稣!

曾经有一位经商的朋友说,每天晚上总是感到空虚,想找朋友倾谈,但尽管认识不少人,却想不起一个可以倾谈的。那些相识的只是尔虞我诈的生意人,他要的是可以交心的朋友。尼哥德慕如何呢?在他的身份地位框框下,他心底的疑惑找不到答案,他听到耶稣所作的,心里不期然想着,也许祂可以给我真正的答案。

### 二、重生的道理

主对尼哥德慕的回应是,人若不重生,就不能见神的国,这 是一个重要的转变,生命的转变,正是回应神迹的问题。主说若 不是从水和圣灵生的,就不能进神的国,从水和圣灵而生,是指向生命的辙底改变,要见神的国,要进神的国,生命的辙底改变是必然的,主耶稣告诉尼哥德慕,不是地上的一切,不是财富地位,不是学识,但是,重生是必须的。你不能借着地上的学识体制来进入永生,生命的改变不是靠自己,或靠世上任何东西,而是靠圣灵,是神的话,神的灵在你生命中改变你,要你完全顺服,让圣灵完全的掌管,这会颠倒了你整个生命,但这是必须的。人往往会看重地上的一切,我们常听到的是:「奋斗一生,带不走一草一木,执着一生,带不走一分虚荣爱慕!」是的,地上的一切,总会过去,正如主耶稣对我们说:「该撒的物当归给该撒,神的物当归给神。」世界的东西归给世界,生命却要归到神那里。

有一位传道人在教会事奉,受到弟兄姊妹的尊重,教会也议 决按立他为牧师,就在这时他得了末期癌症,教会决定无论如何, 希望在他恶化之前为他举行按立礼,他告诉教会,他尊重教会, 但请不要勉强而行,神许可的,他愿意接受教会的安排,若不许 可,他也坦然接受,他不需要一个牧师名衔去见上帝!

### 三、思想生命之道

生命的源头来自神,「神爱世人,甚至将祂的独生子赐给他们,叫一切信祂的,不至灭亡,反得永生。」缺乏神的爱,人的出路只是灭亡,这叫我们思想,我将如何面对主,神是爱我,我有接受吗?抑或我仍将主拒之门外,继续让罪操控?主说(约十七3):「认识祢独一的真神,并且认识祢所差来的耶稣基督,这就是永生,」保罗说得很清楚,神的爱在我们还作罪人的时候向我们显明了,我们还能视若无睹吗?生命的转变是在认识主,接受主作为生命

之主。即使信主多年,加入教会多年,仍请思想,我真的有让主作主,顺服圣灵掌管我的生命吗?在疫症之下,我们有没有想到可能随时会离世?最近我常会自问,我预备好迎见主吗?如果今日我要见主,我能否向祂说,主,我已完成祢所交付我的了。我们实在不知祂甚么时候再来,圣经多处提醒我们要作好准备,免得好像愚蠢的童女一样被拒在门外,也许我们认为自己来日方长,我还这么年轻,这么健康,怎会是我。求主帮助我们,让我们知道地上的日子是有限的,多长多短没有人知道,我们要知道的是生命在神手中,肉身难免面对死亡,但我们不只是肉身,那杀身体,不能杀灵魂的,不要怕他们;惟有能把身体和灵魂都灭在地狱里的,正要怕他(太十28)。

在这段疫情的日子,趁着家居安静的时间多了,更好反思生命的问题。工作生活忙碌的时候,我们不会去想那么多,现在不正是好机会让我们更多思想么?你可能从未想过如何迎见神,圣经教导我们要预备,要怎样预备呢?「神爱世人」,我们已经领受了,但神的爱不只是停在我们身上,而是借着我们延展出去,让我们成为神爱的见证。不是叫人看到我们有任何成就,而是如何成为人的帮助,成为人的祝福。让我们体会人的真正需要,感受他们的感受。

疫情的蔓延拦阻了面对面的聚会,但不能拦阻我们对神的敬拜与生命的学习。借着这些日子,让我们更体会生命的重点不在乎外在的环境,而在乎我们真正接受主作为我们生命之主,接受圣灵在我们内在的管治,在真道上更努力不懈学习,践行真道活出见证。让我们成为主爱的见证。

信息

# 結出悔改的果子,迎接基督再來

路三 7-18

香港 李志刚牧师

有一出电影,说及 2012 年 12 月 21 日是世界的末日,影响不少人以为这日就是世界的末日。若相信末日快要来临,心情自然显得沉重和恐惧,因世界末日定必发生前所未见的大灾难,无论是外星撞地球也好,火山大爆炸也好,海啸淹没地球也好,是全人类无法抗拒毁灭性的灾难。即如耶稣说:「因为那时必有大灾难,自从世界的起头直到如今,从没有这样的灾难,将来也不会有」(太二十四 21)。今日我们心中的恐惧是有两方面:一是我们惧怕悲惨的死亡;二是惧怕耶稣来临的审判。

### 一、耶稣再来和世界末日的必然性

当我们每主日崇拜认信的时候,表明我们确信耶稣基督「然彼将由天降地,以审判生死者」。所以耶稣再来是我们信仰的一部分;而且是还没有应验的一部分。耶稣说:「我告诉你们,此后你们要看见人子,坐在权能者的右边,驾着天上的云来临」(太二十六 64)。「那时,他们要看见人子带着能力和大荣耀驾云来临。一有这些事,你们就当挺身昂首,因为你们得赎的日子近了」(路二十一 27-28)。耶稣再来的福音,亦成为使徒时代重要的信息,特别初期教会信徒处于苦难逼迫的环境中,他们需要耶稣大有荣耀权能的驾云降临,带来生命的释放,他们期盼耶稣再来的日子,有称之为「那日」(帖后一 10;提后一 12;18);「主的日子」(彼后三 10;帖前五 2);「主耶稣的日子」(林前五 5;林后一 14);「基督的日子」(腓一 10;帖后二 2);「我们主耶稣基督的日子」(林前一

8);「那日子」(林前三 13);「大日」(犹 6);「末日」(约六 39);「得赎的日子」(弗四 30)。正因为有耶稣基督再来的日子,成为教会信徒的祈盼——「主耶稣阿!我愿祢来!」(启二十二 20),耶稣再来的盼望神学亦成了我们信仰的动力和核心。

主再来是耶稣所肯定的事实,但祂的再来也是人类历史的终结和世界的终结,因为耶稣对末世的情况,清楚的提到「你们要谨慎免得有人迷惑你们。因为将有好些人冒我的名来,说『我是基督』,并且迷惑许多人。你们也要听见打仗的风声。注意,不要惊慌,因为这些事必须发生,但这还不是终结。民要攻打民,国要攻打国,多处必有饥荒、地震,这都是灾难的起头。……好像闪电从东边发生,直照到西边。人子来临也要这样。尸首聚在哪里,鹰也聚在哪里。那些日子的灾难一过去,太阳要变黑,月亮也不放光,众星要从天上坠落,天上万像都要震动,那时,人子的预兆要显在天上。」(太二十四 4-8; 27-30) 在此可见当耶稣再来之前,世界自然现象的变化;政治现象的变化;伦理现象的变化带来毁灭性的破坏,这都是前所未有,亦非我们信徒所要看见的景况。

### 二、耶稣再来日子的未知性

就耶稣的教导,以及圣经的预言和启示,耶稣再来固属必然的事实,但至于耶稣再来的日子,一千多年来的教会历史,历代有不少走火入魔的预言家,言之凿凿去推算耶稣再来的年期和日子,并且鼓动信徒一起去迎接祂。诸如第三世纪著名教父特土良(Tertullian)于二二五年到沙漠去迎接耶稣,终于曝晒而死。在战后一位香港牧师声称预知耶稣不久会在台山大光墟降临,于是和一班信徒到大光墟虔洁心灵迎接耶稣再来,可惜耶稣没有驾云而到。

十多年前山东有一批信徒估计耶稣再来,所以有数百人身穿白袍,向着水塘前进,以便在水塘沐浴清除污垢迎接基督降临,行到半路中途则为警察阻截,但耶稣亦无再来。事实上耶稣清楚的说:「我实在告诉你们,这世代还没有过去,这一切都要发生。天地要废去,我的话却绝不废去。但那日子,那时辰,没有人知道,连天上的天使也不知道,子也不知道,惟有父知道。挪亚的日子怎样,人子来临也要怎样。在洪水以前的那些日子,人照常吃喝嫁娶,直到挪亚进方舟的那日,不知不觉洪水来了,把他们全都冲去,人子来临也要这样」(太二十四 34-39)。可见耶稣再来的日子是没有人知道,甚至连耶稣也不知道,祂的再来是不知不觉的,世人和信徒不能预测和推知。

### 三、从旧约预言耶稣首次来临学习功课

若说耶稣的再来,此即耶稣经已完成首次来世的任务,现在「坐在圣父上帝全能之右也」。我们应知耶稣首次来世,以及祂的再来,旧约圣经早有预言。我们既然要等候耶稣的再来,就须学习昔日犹太人等候弥赛亚来临预备的态度。施洗约翰祇是耶稣基督(弥赛亚)的开路先锋,他所做的工作,就如以赛亚所说:「在旷野有声音喊着:预备主的路,修直他的路;一切山洼都要填满;大小山冈都要削平!弯弯曲曲的地方要改为笔直;高高低低的道路要改为平坦!」(赛四十3-5)。施洗约翰的呼喊是要人预备心灵,认识自我的罪污,要结出悔改的果子,作为迎接弥赛亚来临的准备。若然人没有内心的认罪悔改,则难有接纳救主耶稣成为「救恩泉源」的需要,遑论「在万民中传扬祂的作为」;亦难将救恩「普传天下」(赛十二3-5)。

### 四、结语----耶稣再来审判的警惕

我们信徒为何恐惧耶稣再来,就是我们平生多作亏心事,对神不敬对人不仁,面对耶稣必然心感惭愧而无地自容。大家都知道「然彼将由天降地,以审判生死者」。马丁路德曾说:「基督职务的首要目的不是审判,乃是扶助。」拯救人类是基督重任,为此祂奉差遣到世上来。但基督虽有意帮助人,人若不愿意接受祂的救恩,不愿将自己托付祂,那么不愿有救恩的人,除了遭遇死亡以外,还能遭遇甚么呢?

我们当常反思自己罪恶的深重,仰赖耶稣降生,常居心中施恩赦免。思想面对耶稣再来的事,我们日常生活是否关怀邻舍的需要常给帮助,做一个良善忠心的好管家(太二十五 14-40);此外常思自我内心「对上帝对人,时常存着无亏的良心」(徒二十四 16),过着安份守己的生活,见证耶稣基督福音的大能。如此,我们亦无惧「白色的大宝座」前的大审判(启二十 11-15)。他日欣然接受耶稣基督的奖赏(腓三 14)。

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

天人 幽默

## 披戴基督

佚名

小明生长在基督化家庭,自小就上教堂参加主日学,父母每 天晚饭后必定有家庭礼拜,一同读圣经、唱诗和为各项事情祷告。

某天他们读圣经,读到加三 27: 「你们受洗归入基督的,都 是披戴基督了。」

小明问:「什么叫做披戴者,难道基督是一件外衣,礼拜日 穿上去礼拜堂,回来之时脱下挂在大门,下个礼拜再穿上?」 默想

## 以賽亞書第五十二章 被據後回國的猶太人

编辑部

这一章经文预言犹大人被掳到巴比伦七十年后回国的情况,亦提到基督受苦的情形。本章经文有多个名词称呼以色列,包括耶路撒冷(1,2,9节)、锡安(1,7节)、圣城(1节)、锡安被掳的居民(子女)(2节);并且有许多生动的动词,例如「兴起、披上、穿上、抖下、起来、坐在、解开」(1-3节)。「因为」这个词句也出现多次(1,8,9,12节)

### 一. 兴起, 兴起 (1-6节)

1-2 节和四十七章是强烈的对比: 巴比伦的女子要坐在地上, 坐在尘埃, 脱去长衣露出下体(四十七1-3); 巴比伦的人要受罚 和被人侮辱, 以色列人却要被释放和蒙救赎。

「锡安哪,兴起,兴起」,和五十一章 17 节所说的「耶路撒冷,兴起,兴起」,是前呼后应的诗句,不过五十一章所说的「兴起」之后是「站起来」,这里所说的兴起之后是「穿上华美的衣服」、「抖下尘土」和「解开你颈项的锁炼」!后来又说「起来坐在位上」是进一步的兴起,不再有被掳时痛苦的情形。神提起从前以色列人在埃及寄居,他们劳苦是没有工价的,因为是奴隶。他们被掳到亚述,也无故的被欺压,是神的刑罚。即使亚述人过份的压制他们,但耶和华神仍然拯救他们。因此,巴比伦人把犹大人掳去七十年之后,神也必拯救他们。因此,巴比伦人把犹大人掳去七十年之后,神也必拯救他们,使他们再回到耶路撒冷安居。神问:「我在这里作什么?」原来的意思是,我在这里看到什么情景,就是以色列人受苦,和神的名字受羞辱,因此我要施展大能去拯

救他们,让百姓知道我的名字,说话的是「我」,「看哪,是我」 这里是加强的语气。

### 二. 何等佳美 (7-10 节)

这里有「何等佳美」四个字,英文为 HOW BEAUTFUL,亦可译为「何等美丽」。到底有甚么「何等佳美」的事呢?

- 1. 有人报佳音。并非降生节前夕的报佳音,乃是有人要向犹大宣告一个佳音:「神要作王了」,神要拯救他们,结束在巴比伦七十年的为奴生活,所以百姓争相报此佳音。
- 2. 有人传平安,人人都希望有真正的平安,不再活在恐惧、惊慌之中。
  - 3. 有人报好信, 意即报告好信息, 是人人都渴望听见的。
- 4. 有人传救恩,所谓救恩,并非在新约时代耶稣所传的救恩,乃是犹大人得救之恩,不再作奴仆之意。这一切好消息,是因为「你的神作王了」!你的神,即耶和华神,要在锡安作王了。锡安即耶路撒冷,该城已荒凉了七十年,第 9 节说「耶路撒冷的荒场阿,要发起欢声,一同歌唱」,歌唱的内容是什么呢?
  - ①因为耶和华安慰了祂的百姓。
  - ②救赎了耶路撒冷。
  - ③耶和华在万国的人眼前露出圣臂。
  - 4)地极的人都会看见我们神的救恩。

守望者不再宣布灾难,而是宣布好消息。先知用「报、传、报、传」(7节)来描述守望者的工作。并且用以下的动词: 听、扬声、歌唱(2次)、亲眼看见、发欢声(8-9节),生动地描述欢乐的气氛。

### 三. 要离开巴比伦(11-12节)

以赛亚先知时代,正是亚述帝国掌权,巴比伦只是一个小国。 但先知有属灵的视力,蒙神指示,巴比伦将来必强大。被掳到巴 比伦去的犹大人,将来会回到耶路撒冷,所以这几节经文乃是对 将来那些回国的犹大人的勉励。

- 1. 你们离开吧!不要沾不洁净的物,指不要带着在巴比伦获得的任何东西。耶利米书五十章 8 节则说:「你们要从巴比伦中逃走,从迦勒底人之地出去,要像羊群前面走的公山羊。因我必激动联合的大国从北方上来攻击巴比伦」。所谓大国是指将来玛代波斯联合王国而言。在耶利米时代,这联合王国尚未兴起。撒迦利亚书二章 7 节说:「与巴比伦人同住的锡安民哪,应当逃脱」。
- 2. 你们扛抬耶和华的器皿的人哪! 务要自洁,圣殿中一切圣洁器皿,必须由利未人负责的,因为他们是分别为圣的人。先知多次用「必」这个字来加重语气(「必」这个字在 12 节一共用了三次)。这里说:「你们出来必不致急忙,也不致奔逃。因为,耶和华必在你们前头行,也必作你们的后盾」。正如神昔日在旷野用云柱和火柱引导他们一样。表示他们被掳之后回耶路撒冷是「安然而去」的。五十八章 8 节说:「你的公义必在你前面行;耶和华的荣光,必作你的后盾」。

### 四. 神仆的伟大圣工(13-15节)

解经家认为13-15节是属于五十三章的。

13 节的我仆人,可指先知,也可指以色列人(赛四十四 1)。但这是预言耶稣,指弥赛亚。祂行事照着神的旨意,成全神的计划,以色列人和先知没有被高举,只有祂被举为上升,成为至高。这

里指耶稣复活升天,坐在宝座上 (赛六1)。但在耶稣被升高之前, 他必须先受苦, 他受苦时的情况使人惊讶。但仆人行事有智慧。 因此外邦的王要听祂:

这三节经文是预言弥赛亚的工作情形:

- 1. 祂行事必有智慧,或作行事通达。
- 2. 祂必被高举上升,且成为至高。正如保罗对腓立比的信徒所说的:「神将祂升为至高,又赐给祂超乎万名之上的名」(腓二 9)。
- 3. 许多人要因祂惊奇。「惊奇」一词并不能完全表达原意,有时指有人作很特别的事,使人叹为观止,但这里的意思乃是「心感不安」,可以解释是预言耶稣受苦。耶稣传道时,曾用五饼二鱼给五千人吃饱,祂又时常行神迹奇事,使人获得平安、医治。祂从来没有作过什么坏事,彼拉多审判祂,也查不出祂有什么罪名,祂却被钉在十字架上,所以许多人因祂被钉在十字架而心情不安、惊惶。

下文如此说:「祂的面貌比别人憔悴;祂的形容比世人枯槁」,这两句话可指主耶稣在受审时候的情形。

4. 祂必洗净许多国民(15节),洗净原文是洒。利十六 14 记载祭司用血向施恩宝座弹七次,只是洁净以色列人。但仆人却用血洗凈全世界人的罪。以色列人不肯听神的话。但列国君王,即外邦人却要听和明白仆人的话,这两句说话有平衡作用:

未曾传与他们的,他们必看见;

未曾听见的,他们要明白。

万国因为太惊奇以致要闭口,把手放在口上表示说不出话来。 这一句经文预言主耶稣为世人流血,要舍弃生命使世人都因祂得 赦免。第五十三章有更详尽的描写。 诗歌 介绍

## 認識可以無利

路加福音三章 15-23 节)

有一位能力比我更大的要来,我就是给祂解鞋带也不配,祂 要用圣灵与火给你们施洗。 (16 节)

约翰并不夺取主荣,虽然当时的人以为他就是要来的基督,但他明确地介绍基督的一切,让百姓明白,而且准备迎接祂。

- 一、祂能力更大。约翰来自地,基督来自天 (约三 31)。祂的能力不同凡响,因为约翰只用约但河的水为人施洗,但基督将以天上的圣灵与火为人施洗,改变人的心,焚烧人的罪性。
- 二、神身份高贵。约翰不配为祂解鞋带,那是奴仆的工作, 表示约翰以奴仆事主耶稣。「祂必兴旺,我必衰微」(约三 30)。他 存心谦卑,高抬耶稣,为后世传道人之范。
- 三、祂工作彻底。基督来世,一方面要「破坏」魔鬼的工作, 另一方面要「建立」天国的阵地在人间。祂要「扬净」,也要「烧 尽」。净与尽表示祂的工作彻底,对「恶」,不留余地,对「善」, 臻于至善。

四、祂存心谦卑。虽然如此,但耶稣存心谦卑,「也」接受约翰的施洗,以尽人子的义务 (太三 15)。并非因祂有罪,乃是因祂无罪,无罪的耶稣也接受洗礼,何况有罪的人呢?我们接受洗礼乃是表明「内心圣洁」,与神有了生命的关系。

五、神乃是人子。路加写福音书的目的,乃是描写耶稣是人子,为人之范,依人看来,祂是「人的儿子」,然后追溯到祂是「亚当的儿子」。这是「依人看来」而已,其实祂是「神的儿子」(38节)。祂的言行,毫无瑕疵,是圣洁的人子,路加福音所记便是祂为「完全人」的史迹。基督徒不妨多读此福音,而且效法耶稣的人生,定必多多蒙福。



基督为我家之主。家中一切问题都应求主耶稣解决。家中种种生活,都应求主教导及指示,家中各人的前程,亦应求主带领,这个家才能充满喜乐与平安。进餐时的隐形客。不论是在家中或是在饭店,祂实在是与我们同在的。我们应该用快乐的心情来享受每一顿丰富的家中晚餐,慢慢细嚼,尝到饭菜的美味,思想主对我们的恩爱。谈话时的静听友。每一个人每天都有机会与人谈话或讨论,谈话时要记得主耶稣也在安静地聆听我们所说的每一句话。如果我们为主作见证,说感恩的话、和造就人的好话,主的心便充满喜乐。工作时的好导师。我们有工作的力量与智慧,是主所赐的恩典,不可自夸,要时常求主指示应如何工作。有时我们凭个人的聪明,拟好许多工作计划,但未必合乎天上为我们所拟定的计划。我们的工作能做得好,是因为我们事事与时时寻求主的旨意,顺从祂的指导。(本诗歌已收录在新天人儿歌 CD②)

教会 历史

### 香港信義宗(三):香港崇真會(2)

香港李金强

自 1842 至 1860 年, 由于两次鸦片战争(1839-42, 1858-60) 关系, 清廷战败, 准许欧美基督教及天主教干香港及沿海通商口 岸传教,继而进入内地广传。其中基督教入华传教,主要以英美 传教士为主。然期间欧陆德语系之信义宗,亦随之而至。此即前 述(2020年秋243期),由巴色会郭士立、韩山明及黎力基三牧努 力下,以香港为基地,创立七堂会。进而建立及发展粤南平原区 由深圳至惠阳的南会;粤东北高山区五华、河源、惠州之北会。 其中值得注意者,至二十世纪前后,由于基督教入华,引起国人 反对, 先后发生教案, 教会备受压迫。其中尤以 1900 年庚子义和 团之乱及1922年非基运动影响最为深远,此因基督教会被视为外 来洋教,享有特权而为国人所反对。为求解除"洋教"外衣,进 而谋求"中国化",藉此避免迫害。中国教会遂产生自立、合一及 本色化的呼召。目的在于成立中华基督教会,要求摆脱英美欧陆 差会之管治。故此一部二十世纪中国教会史, 即为一部中华基督 教会自立史。来自瑞士德语的巴色会, 亦在此一重大的觉醒及呼 召下,该会传教士逐渐将教会管治权下放,改由华人教牧及信徒 起而承担。1922年巴色会总牧麦威廉(Wilhelm Maisch, 1878-1924) 修改章程,建立总会、区会、支会的三级会议制,并增加华人参 加比例。遂于1924年由第一届总议会(每三年举行一次)议决, 将巴色会改名为「中华基督教崇真会」,以「崇拜真神、崇奉真 理 | 之义,将教会命名为崇真会,进而确立其为华人教会自立之 目标。至1927年,更通过「中华基督教会崇真会会章」,又订立 华牧及长老执事、华职员等条例,会章共63条,列出总会、区会、 支会、自立会及其理财等项细则。总会下设干事部,分设教务及 学务干事, 由传教士及华人信徒分任, 初以中西合作模式, 推行

自立。直至 1931 年华人信徒渐居主导之地位,是为「中华基督教崇真会」之诞生。此外,尚有一点值得注意者,为崇真会的教会体制,乃采用「长老制」。一般而言,教会体制包括教皇制、主教制、公理制及长老制四种。早在巴色会时期,该会传教士在粤港传教,因时因地而建立长老治会的模式,使平信徒与教牧人员共同负责治理教会,故行自立至崇真会时期,遂由平信徒出任会长,主理教会事务。

(二)从巴色会到崇真会:中华基督教会崇真会「香港区会」 (1923-1951)

就香港之巴色会而言,由于香港社会,经济相对稳定。至 1923年 2 月 8 日,随着分布于港岛、九龙及新界的七堂之相继成立,遂决定结合而成香港巴色总会。就此而论,其初该会信徒,皆因国内太平天国之乱及土客械鬪,导致粤省内之客家人,逐渐南移,再由深圳分批南移至港岛、九龙及新界西贡,建立首六堂。而最值得注意为第七堂,此乃建于粉岭龙跃头之崇谦堂,该堂于 1898年因英国获清政府租借新界 99 年,粤省巴色会南北会信徒,以深圳布吉巴色会退休牧师凌启莲为首,移民至粉岭定居,建立客家基督徒移民村。粤省巴色会信徒相继南移加入,是为粉岭崇谦堂之创立。可见崇真会具有中港一家同根同源的特色,此亦本港各大宗派华人教会同具的特色。而崇谦堂所建立之客家基督教会及其形成之社区,由是引起二战后人类学家之关注,此即 Nicole Constable,日后对谦堂进行研究之由来。并出版 Christian Souls and Chinese Spirits: A Hakka Community in Hong Kong (Berkeley: University of California Press, 1994) 一书。1

<sup>1</sup> 笔者于 2000 年前后,推动二十世纪中国基督教自立运动之研究,时指导研究生汤泳诗,负责欧陆差会在华自立化之研究,其成果出版《一个华南客家教会的研究——从巴色会到香港崇真会》(香港:宗文社,2002)一书,香港崇真会之撰写,取材于此书。

而 1923 年成立之香港巴色会总会,亦因自立及中港一家的渊源,遂于 1928 年改名「中华基督教崇真会香港区会」,归入中华基督教崇真会三级体制下之区会级别。并于翌年实行全区自立,自行发展。此外,香港巴色会得以自立,尚与一次世界大战具有关系。此因大战时英德二国交恶,巴色会德籍教士被驱逐离港。故差会明令各堂筹办自立,并允赠送教产,西营盘及筲箕湾二堂即为先例,华人教牧信徒遂起而推动自立。故此一阶段的香港崇真会,可再分划为「香港巴色总会」(1923-1927)及「香港区会」(1928-1951)前后相连之发展。而巴色会来华的传教事业,至此亦由差会传教士管治,改为华人主理的自立教会,二十世纪中国教会自立,终见欧陆差会亦随之而行,意义重大。

### (1) 香港巴色总会(1923-1927)

1923年2月18日,西营盘堂等七堂,召开会议,制订「香港巴色会总会章程」,统一七堂教会事工,并起而联合推动奋兴布道等事工,是为香港巴色总会之成立,为巴色会之自立,踏出第一步。总会下设会长、副会长、司库、核数、书记及副书记。其初仍由该会传教士纪振纲(Heinrich Gieb, 1868-1944)被推为名誉会长,而由出身李朗神学院的张声和任会长,以中西合作形式,进行自立。香港巴色总会,并与粤省中华基督崇真会保持联系,随着教会自立的发展,华人会长渐成领导核心。自 1924年张声和(1853-1938)连任两届会长,至 1926年由彭乐三(1825-1947)继任。

张声和牧师之父,为该会信徒张彩廷,与洪仁玕深交,其后 更出任太平天国户部侍郎,并被封为三千岁,于杭州殉国。张牧 于李朗神学院毕业后,任职传道,并先后至各堂会服务,1897 年 被按立为牧师,为西营盘堂之堂牧,以「擅讲道」著称,对该会 传道事工之发展贡献尤多。1923 年参与总会章程编订,并出任第 一任会长,其子张祝龄(1877-1961),为本港名牧。继任者彭乐三初任传道后,营商致富,又成为新界乡议局崇正总会,联安堂及联和堂等乡事团体创办人。并为崇谦堂开办从谦学校,申请植松山为教会坟场,对教会奉献尤多。香港巴色总会即在张、彭二人领导下,以教会"自立"为发展目标,期间促成西营盘堂、深水埗堂完成自立,为该会自立打下基石。

### (2) 中华基督教崇真会香港区会(1928-1951)

1928年6月10日,鉴于粤省巴色会已易名中华基督教崇真会, 幷推行总会、区会、支会三级组织,粤港事工进而合并,而香港 巴色总会,为避免组织混淆,遂改称为中华基督教崇真会香港区 会,积极筹备自立。香港区会虽为中华基督教崇真会之成员,属 第二级组织,然却具自行发展之能力,此与其时香港社会、经 济较佳,且教会华人领袖,人才辈出,不无关系。而更重要则为 同年10月14日香港区会更议决受薪职员,不能被选为区会会长 及副会长,故自1928年以降,会长例必由平信徒担任,成为定例。 自1928年后出任香港区会会长,包括卓恩高(1928-1934, 1946-1947)、陈达三(1935-1939)及张维丰(1940-1945,1948-1968) 三人,均具长才,至1931年,华人得以完全主理教会,承担布道、 教育、医疗、救济及出版事工,完成自立。

卓恩高,原属香港区会西营盘堂支会,该会于1927年自立,改称西营盘中华基督教崇真会自立会,至1932年建新堂,加上救恩堂三字,日后皆以救恩堂称之,卓氏即于支会时期被立为支会主席,于西营盘救恩堂自立,建堂及扩建,扮演重要角色。卓氏于1928至1934,1946至1947年,被选出任区会会长。卓氏早年毕业于香港拔萃书书院,自1903年起于希士庭律师行(Hastings & Co.)任职传译,直至退休,对该行贡献良多,由是多所历练,形成办事能力。稍后卓氏因曾任巴色总会之司库及救恩堂主席,成

为该会之领袖,又热心布道,推广教会事工,且为著名港九培灵研经会发起人之一。<sup>2</sup>及至香港区会成立,遂被选任区会会长,上任后,设立传道部,积极推动开基及布道事工,推动西贡布道事工,筹建深水埗堂之新堂。为香港区自立后重要行政领袖。

陈达三,父为三巴会名牧陈观海(1851-1920)之子。陈氏早年毕业于香港中央书院,毕业后任撒摩岛(Samoa Island)政府传译官,其后营商致富,开办「恒昌建筑公司」,并与友人合股成立「维安祥金山庄」,经营出入口贸易。陈氏对教会事工,出力尤多。出身深水埗堂,被按立为长老。又曾任救恩堂及深水埗堂主席,以至出任区会会长(1935至1939年)。期间香港港崇真会各堂进行自立,而自立之基,在于兴建教堂,陈氏以其建筑业之专业,用是鼓吹及协助各支会筹建新堂或扩堂。对该会兴建新堂取得自立,贡献至多。

张维丰(1903-1998),父为张志善牧师。获香港大学文学士,曾回母校皇仁书院任教,又先后任油麻地官立中学下午校校长、伊利沙伯中学校长、教育署高级教育官及九龙区总视学官,为香港著称之中学教育行政工作者,对香港教育,贡献良多。张氏出身救恩堂,被立为长老,曾任香港区会司库副会长,以至会长(1940-1945)任内参与崇真会的教育事业,此其教育行政长才,有助教会教育事业之发展。先后出任救恩书院校董及乐育神学院主席,值得注意者为张氏于1945年卸任会长,然至1948年重任,连任至1968年,达20年之久。

香港区会即在卓恩高、陈达三、张维丰三位会长领导下,推 动该会之自立、布道开基,以及教育事工,从而成为香港华人教 会中著称的客家方言教会。

\_

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 港九培灵研经会之创立与发展,可参李金强、黄彩莲:《基督教明灯——港九培灵研经会九十年史》(2019)。

# 以色列古今

### 蘇佐揚著

219頁 HK\$30 在2020年內購買免平郵郵資



後,以色列在強烈的錫安主義運動者的鼓勵下,在英國委 任統治者殘暴逼迫下曾作苦戰。結果在一九四八年獲得獨 立,趕走英國人,也在聯合國偏見下與阿拉伯人的約但國 劃分不使以色列人滿意的界線,時至今日。

以色列,意即「神的王子」,猶太人認為他們的祖國 是在世界各國的中心,不過它的鄰國都是回教國,似乎難 以使人相信,這一個小小的國家,四面受敵,竟能生存。

### 網上閱讀

#### 第二版(繁體/簡體)

全書 157頁

蘇佐揚著

# 先知實錄





作者 1992 年出版了《列王春秋》,包括以色列及猶大王,以及 同時代先知的事蹟。現將列王部份重新整理,供網上閱讀。

#### 本書內容有:

壹·底波拉

貳·撒母耳

叁·亞希雅

肆·神人與老先知

伍·奇人以利亞的使命

陸·以利沙的使命

柒·米該亞

捌·以斯拉

附錄 1 · 真假撒母耳

3 · 但以理餐

玖·尼希米

拾·以賽亞的重大使命

拾壹·耶利米

拾貳·但以理

拾叁·但以理與其三友

拾肆·夢中巨像記

拾伍·巴比倫宮牆奇字之謎

2. 秃頭的上去罷