







VOICE OF HEAVENLY PEOPLE

243期 2020 秋

蘇佐揚牧師1943年創辦,www.weml.org.hk



#### 243期 目錄

- 01 四福音手冊 /蘇佐揚
- 04 靈感心聲
- 05 猶太戰記
- 10 人要離開父母與妻子連合 /編輯部
- 14 在我們中間支搭帳棚 /蘇佐揚
- 15 久居與家居 /蘇佐揚
- 16 體驗主愛,跟從耶穌 /李志剛
- 20 自吹自擂 /蘇美靈
- 22 天的妝飾 /蘇美靈
- 25 蠶絲-優秀的天然纖維 /陳永康
- 27 災情下的公禱文新釋 /傅冠群
- 28 詩歌介紹 /蘇佐揚
- 30 主向門徒顯現 /莊納道
- 34 釘祂十字架 /林俊鴻
- 38 以賽亞書五十一章 /編輯部
- 42 向誰感恩 /佚名
- 44 教會歷史 /李金強

封面圖: 北極光

天人社自從1937年在山東滕縣創辦以來,除了定期出版季刊《天人之聲》 (贈閱)之外,還出版了五十多種屬靈書籍、天人短歌、天人聖歌、

> 錄音帶,和鐳射唱片(請參閱信封底刊出的出版物)。 讀者除了可以郵購各種書籍之外,亦可親臨本社選購。 奉獻或購書: 支票抬頭請寫明「環球佈道會有限公司」 或WORLD-WIDE EVANGELISTIC MISSION LTD. 可直接存入香港恒生銀行戶口: 366-041127-001

地址:九龍紅磡寶其利街2G黃埔唐樓A座1408室(電梯按13字樓) 通訊地址:香港尖沙咀郵箱95421號 電郵:weml@weml.org.hk 電話:23637013 辦公時間:禮拜一至四,上午十時至下午五時 四福音 手册③

## 拾玖·受苦的主

苏佐扬

#### 三. 如同拿强盗(太廿六55,可十四48,路廿二52)

荣耀的主被捉拿如强盗,受审时又将大盗巴拉巴与主对比,被钉时又与强盗同钉,这是奇耻大辱。虽然主是天国之王,万军之主,随时可差遣十二营(原文作十二军,六千人为一军,共七万二千人)多的天军来救祂,祂可作军中元帅,和在约书亚军中一样(书五13~15),但祂甘心就捕,忍受常人所不肯忍不必受的耻辱。敌人不过只有一队兵(六百人,约十八3),他们所拿的不过是刀棒兵器火把灯笼。主曾一夜灭了亚述十八万五千人(王下十九35),也曾在早晨把埃及六百辆特选的军车和其中的军队(出十四7,28)淹没在江河里;但祂从容就捕,以耻辱为饮料,以悲伤为食物,要使我们得荣耀享平安。

#### 四.捆绑了(约十八12)

捆绑耶稣是在彼得砍掉马勒古右耳垂之后。两手放在背后,用绳捆起来,这是犯人的记号。假若彼得不动刀,仇敌未必将主捆绑。彼得,可怜的彼得,他竟加增主的痛苦和耻辱。他只会撒网,只会捕鱼,只会束上外衣跳在海里,只会奢言搭三座棚而已,他那里会动刀?不会动刀的结果,是使主更伤心,更难过。主被捆绑,并不是那些仇敌把祂捆绑,实在是彼得借用仇敌的手把主捆绑了。我们今天有否自省,曾在何事上捆绑我们的主?

#### 五.鸡叫以先彼得三次不认主(太廿六34,75)

犹大卖主, 罪大恶极, 在地狱的火里也没有一个人敢和他在 一起。彼得却和那些将来要下地狱的人一同烤火,贪自己一时温 暖和舒服, 忘了他的主凄凉和痛苦。他坐在火光里不承认光照他 三年的主人, 弃绝了那地上的真光, 他落在撒但的筛子里, 被撒 但筛来筛去, 竟至发咒起誓, 以恩主为仇人, 忘了这位手拿簸箕 要扬净衪的场的庄稼之主。「必须和你同死,也总不能不认你」 的诺言还在主耳边响着, 「同你下监, 同你受死, 也是甘心 | 的 志愿写在彼得心版上还未干;但,现在这一切人的许愿,人的爱 心,肉体的狂热,肉体的自夸,早已被筛得干净,早已跟着撒但 的尾巴静候着放在主被打伤的脚跟上了。彼得与犹大, 罪恶相等, 地狱的火舌也有余威可以吞噬这不认主的叛徒。但彼得虽然忘了 主,主那慈爱的眼睛却未忘记彼得:彼得虽然忘了他的诺言和志 愿,那只公鸡却未忘记把彼得的话重奏一遍。彼得自梦中醒觉了, 他出去痛哭, 他愿意把他的泪变成第二个加利利海, 他愿意把他 痛悔的眼泪洗掉他三次不认主的污点。他的眼泪,实在已经把那 吞噬犹大地狱火之另一条火舌扑熄了。但那痛苦的主,心中多了 一个创伤, 比那罗马兵所刺肋旁的创伤还痛苦。

#### 六. 受审的侮辱

| 1. 有一个差役用手掌打祂         | 约十八 22 |
|-----------------------|--------|
| 2. 有人吐唾沫在祂脸上          | 可十四 65 |
| 3. 蒙祂的脸,用拳头打祂         | 可十四 65 |
| 4. 差役用手掌打祂            | 可十四 65 |
| 5. 他们还用许多话辱骂祂(原文作亵渎祂) | 路廿二 65 |
| 6. 希律藐视祂,戏弄祂          | 路廿三 11 |
| 7. 彼拉多把耶稣鞭打了          | 太廿七 26 |

我的主,在世三十多年,头一次被人如此痛恨鞭打。不如让他们把我鞭打吧!我的主一夜未睡,出汗流泪祈祷,早上也没有吃什么、喝什么,已经疲乏不堪了,又被那些仇敌重掌粗拳来殴打,面部被打肿了,也发紫了,痛苦至极。现在又要无辜受罗马人这种毒打。祂是为我,祂为救我代替我被人毒打。

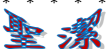
我似乎站在彼拉多公庭的人丛中,看见几个罗马兵把主的外衣剥掉,叫祂弯腰,脊背的皮肤挣得很紧。我看见祂的脊椎骨露了出来,两个粗大的罗马兵拿皮条来把主的两手绑在胸前所靠的一根短柱上,又拿了皮鞭子来,要打我的主。我看见那皮鞭子是分为数条的(有人说是九条),每一条都打了几个结,每一个结都加上铁块或是骨头,鞭子末端还有钉子。鞭子一打下去,我的主的脊背就淌出鲜红的血来,我看那凶恶的兵毫无怜悯的心恨恨的把主打了三十九下(林后十一24)。主的血一直淌,一直淌,主太痛苦了,几乎昏了过去。究竟祂犯了什么罪呢?竟然要受这样毒打,祂既然没有罪名,为什么要无故被打出血呢?我的主,祂为我受了鞭伤,因为我背天行道,叫我的主背上流了血。

| 8.           | 他们又脱了祂的衣服,叫祂穿了一件红袍   | 太廿七 28 |
|--------------|----------------------|--------|
| 9.           | 头上戴了一顶荆棘冠冕,头上鲜血淋淋    | 太廿七 29 |
| 10. 又吐唾沫在祂脸上 |                      | 太廿七 30 |
| 11.          | 拿苇子打衪的头,是连连的打,使头上的荆  | 太廿七 30 |
|              | 棘刺进主的头上,鲜血流得更多。这是第五  |        |
|              | 次的打了                 |        |
| 12.          | 他们大声喊着说: 「除掉祂,除掉祂,钉祂 | 约十九 15 |
|              | 在十字架上」               |        |

主受了这十二种的侮辱和痛苦。诸位读者,假如你代替耶稣去忍受,你受得住么? 祂爱你的爱这么大,你有没有全心去爱祂? 祂为你受这许多苦,你为祂作了什么事报答祂的恩典?

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*





- 1. 沾染世俗,享巴比伦佳肴,使人损寿; 手洁心清,吃但以理餐,使人安宁。
- 2. 鹰喜展翅上腾,不与普通鸟类同群; 基督徒是天上的国民,应保持圣洁的身份。
- 3. 我们无法使生命延长,但可以使生活圣洁,生活圣洁比生命延 长更重要。
- 4. 年龄不会制造圣人,但它会使人衰老; 基督徒应越老越圣洁,不会越圣洁而越衰老。
- 5. 阅读圣经会使你的人生有香气, 而实行圣经的话,你的人生就如蜂采蜜。
- 6. 我们要跳出那小小的「福杯」, 跌进那丰富的六个「福缸」, 再流出活水的「福河」来。
- 7. 认识神者, 当然会谦卑, 认识己者, 也不会骄傲。
- 8. 学习圣经可增智慧,相信基督可享平安, 实行真道可成完人。

约瑟夫 作品④

#### 猶太戰記 Wars of the Jews

(6)#47 王撤兵后,犹大并没有偃旗息鼓。他召集战场上幸存的士兵,又有很多新的同胞加入他的队伍,他就在亚克达撒 Acedasa 和安提阿古的将军<sup>1</sup>对战。虽然犹大取得了胜利,杀死了许多敌人,但犹大自己也阵亡了<sup>2</sup>。几天后,犹大的弟弟约翰(John)也牺牲了,他是被拥护安提阿古的部队阴谋陷害的<sup>3</sup><公元前 161 年>。

#### 约拿单成为犹太人的领袖,公元前 161-143 年

(2.1)#48 约翰的弟弟约拿单(Jonathan)接替约翰做犹太人的领袖。他不仅采取防御措施,防备自己的同胞,还和罗马结盟<sup>4</sup>,而且还和年幼的安提阿古签订停战协议<sup>5</sup>,以此坚固自己的统治。然而,事实证明,所有这些预防措施都不能成为足够的保护。#49因为暴君特罗弗<sup>6</sup>(Trypho)当时是年幼的安提阿古的保护人,他是一个暴君,早已密谋要推翻他的宗主,杀害他的朋友。于是,特罗弗背着安提阿古,趁约拿单和一小队随从到多利买(Ptolemais)会见安提阿古的路上,擒拿并囚禁了他,并率军攻

5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 就是德米特裏的將軍尼加諾(Nicanor),《馬加比一書》7.39 及後面的章節。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 猶大不是在亞(克)達撒一戰中被殺的,而是在之後的以拉撒(Elasa)戰役(《馬加比一書》9.5)或伯舍特(Bezetho)戰役中被殺的(《猶太古史》12.422)。

<sup>3</sup> 參《馬加比一書》9.35 及後面的章節;《猶太古史》13.10 及後面的章節。

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 《馬加比一書》12.1-4:《猶太古史》13.164 及後面的章節。

<sup>5</sup> 希臘原文是"安提阿古的兒子",應當就是安提阿古五世·伊皮法尼。但這裏提到的應當是約拿單和安提阿古六世·丟拿斯(Dionysus)的協定,參見《馬加比一書》11.57,《猶太古史》13.145。按此約瑟夫把安提阿古五世和安提阿古六世混淆了。

<sup>6</sup> 或譯:那位暴君特羅弗。

打犹大地。但是约拿单的兄弟西门击退了特罗弗,特罗弗因为吃了败仗而大为恼怒,就把约拿单处死了<sup>7</sup>。

#### 西门掌权,公元前 142-135 年

(2)#50 西门的执政能力非常卓越。他攻取了耶路撒冷周围的迦撒拉(Gazara)、约帕(Joppa)和迦拿(Jamnia),并且在统治了耶路撒冷的军队后,又把城堡<sup>8</sup>夷为平地。此后,西门又和安提阿古<sup>9</sup>结盟,一起对付特罗弗。在王远征米甸人(Medes)之前,先在多拉(Dora)围困特罗弗。#51 然而,西门虽然与王联手打败了特罗弗,却仍然不能阻止王内心贪婪的羞耻。因为不久之后,安提阿古就差遣他的将军塞得贝(Cendebaeus)带领一支军队劫掠犹大地,想要迫使西门俯首称臣。#52 西门虽然年事已高,但还是像年轻的时候一样,精力充沛地指挥战争,并且派遣自己的儿子率领队伍中最强壮的士兵打头阵,自己跟在后面,带领另一组军队,在另一条战线作战。#53,接着,西门又在山地各处安排了大量伏兵,并且在所有的战事上都取得了胜利。在一次辉煌的胜利之后,西门被任命为大祭司,带领犹大人摆脱了马其顿人(Macedonian)长达 170 年的统治<sup>10</sup>。

\_

<sup>8</sup> 希臘原文是 κρα, 《猶太古史》13.215 表明這裏是指耶路撒冷。

<sup>9</sup> 安提阿古七世·賽迪(Sidetes),《猶太古史》13.223.從這點來看,《猶太戰記》和《猶 太古史》的兩處記載應當是同一件事情。

<sup>10</sup> 是從公元前 312 年開始計算,就是西琉古(Seleucidera)統治元年;根據這個算法,西門做大祭司應當是從公元前 142 年開始,是他掌權的第一年,在《猶太古史》13.213 也有同樣的記錄。參見《馬加比一書》13.41 及後面的章節,"一百七十年,以色列人正式除下外邦人的軛",耶路撒冷開始進入一個新紀元。

#### 约翰·许尔堪(公元前 135-105 年)和妹夫多利买 (Ptolemy)的纷争

(3)#54 但是,西门也成了背叛的牺牲品。在一次宴席上,他被自己的女婿多利买谋杀了。多利买又囚禁了西门的妻子和两个儿子,并且派出一队人马去杀西门的第三个儿子约翰(John),约翰又叫许尔堪(Hyrcanus)。#55 年轻的许尔堪预先得知敌人的来临,就急忙进了耶路撒冷,相信群众都会支持他,因为他们都纪念他父亲的功勋,而且憎恶多利买的弥天大罪。多利买也赶紧想从另外一个城门进入耶路撒冷,但是被大众赶了出去,因为他们早已乐意接纳了许尔堪。#56 多利买立刻撤退,回到了耶利哥(Jerico)上方的一个城堡,名叫达贡(Dagon)。与此同时,许尔堪继承了他父亲之前的大祭司的职位,向上帝献上祭物,随后立刻动身追赶多利买,援助自己的母亲和兄弟。

(4)#57许尔堪攻击多利买的城堡,在很多方面,许尔堪都表现得很卓越,然而他还是被自己的应有情感<sup>11</sup>打败了。多利买在受到进攻的压力下,就把许尔堪的母亲和兄弟带到城墙上,当着许尔堪的面折磨他们,还威胁许尔堪,如果他不撤军,要把他们从城墙上扔下来。#58看到这样的场景,许尔堪心中的愤慨化为了哀怜和恐惧。许尔堪的母亲虽然受到折磨和死亡的威胁,却没有动摇。她伸开双臂,恳求她的儿子不要因为她所受的可怕折磨而心软,放过多利买这个恶魔。对她来说,只要让多利买为自己所犯的恶行付出代价,那么,她宁愿放弃不朽的生命,甘愿死在多利买手中。#59许尔堪汲取他母亲临危不惧的勇气,并听从了她的请求,于是发动战事猛攻多利买。但是,当他看到自己的母亲被打得面

<sup>11</sup>原文: δικα ου π θους。

目全非时,他失去了勇气,被自己的感情打败了。#60 于是战事一直拖到接下来的安息年。这是犹太人七年一次的节期,在这一年里不可以做工,就像每个星期的第七天一样<sup>12</sup>。多利买脱离了围困,就处死了约翰的兄弟和他们的母亲,逃到泽诺(Zeno)那里,泽诺姓考土拉(Cotulas),是非拉铁非(Philadelphia)的暴君。

#### 许尔堪和安提阿古(七世)·赛迪的战争

(5)#61 安提阿古因为败在西门的手下,一直郁郁寡欢,于是带领军队再次进攻犹大地,坐阵耶路撒冷,围困许尔堪。许尔堪挖开大卫的坟墓,大卫是犹太人历史上最富有的国王,取出三千他连得金子,用其中三百他连得贿赂安提阿古,让他解除封锁<sup>13</sup>,又用剩余的钱支付了一支雇佣军。他是第一个开此先河的犹太人。

#### 许尔堪的胜利

(6)#62后来,趁安提阿古讨伐米甸人的时候,许尔堪有了报仇的机会<sup>14</sup>。他立刻发兵前往叙利亚的城市,如期所愿地找到了这些城市,为此耗尽了自己精干的部队。#63最后,许尔堪攻占了米得比(Medebe)、撒玛迦(Samaga)和周围的城镇,还攻占了示剑(Sichem)和阿加利辛(Argarizin)。此外,还打败了古他人(Cuthaeans)<sup>15</sup>;古他人是居住在犹大的一支民族,他们仿照耶路撒冷的圣殿,在自己居住地的中心地区也建了一座圣殿。后来,

13 見《猶太古史》7.393,《猶太古史》13.249 也記載了這件事情,但許爾堪是在安提阿古 撤退之後,才打開大衛的墳墓。

<sup>12</sup> 安息年:利25:1。

<sup>14 《</sup>猶太古史》13.250 以後章節的記錄更加可靠。根據《猶太古史》的記錄,公元前 130 年,許爾堪加入安提阿古征伐巴底亞人(Parthians,這裏稱爲"米甸人")的隊伍。公元前 129 年,安提阿古去世後,許爾堪才開始襲擊叙利亞的城市。

<sup>15</sup> 在猶太人流散時期遷移到撒瑪利亞的外族人。

许尔堪又攻取了以土买(Idumaea)的很多城市,包括阿多伦 (Adoreon)和马里萨 (Marisa)。

(7)#64许尔堪又向撒玛利亚进发,来到今天赛巴提城(Sebaste)的地方,这座城是希律王(King Herod)建的;他筑起围墙,封锁了这个地方,并委托他的儿子亚里斯多布(Aristobulus)和安提古诺(Antigonus)负责围攻。在亚里斯多布和安提古诺猛烈的强攻下,那里的居民非常困苦,并且因为严重的饥荒,甚至吃一些从未想过有人会吃的食物。#65 于是他们呼求安提阿古·艾斯朋丢(Aspendius)<sup>16</sup>的帮助。安提阿古八世答应了他们的请求,但是被亚里斯多布打败了,在两个兄弟的追赶下,一直逃到西古提波利(Scythopolis)。于是亚里斯多布和安提古诺回到撒玛利亚,重新把那里的人围困在城墙里,最后攻占了城市,把它夷为平地,并使那里的居民沦为奴隶。#66 为了不让胜利的潮水冷却他们的热情,两个兄弟又带着军队进到西古提波利,占领了那个地区,使得整个地区自迦密山(Mount Carmel)以南<sup>17</sup>的地方都成了废墟。

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

天人 幽默

## 成人主日學

佚名

七岁的小朋友在主日崇拜秩序表上看见「成人主日学」主日 上午九时半举行、「成人诗班」礼拜四晚上七时半举行、「成人查 经班」礼拜三晚上八时正举行。

他问妈妈:「为什么教会有这么多『成人』的聚会,是否有三级的东西,所以不适宜儿童参加?」

<sup>16 (</sup>旁非利亞 Pamphylia 的)安提阿古·艾斯朋丟=安提阿古八世或葛瑞帕(Grypus);《猶太古史》13.276提到他同父异母的兄弟安提阿古九世·辛斯努(Cyzicenus)的名字,但是沒有提到安提阿古八世的名字。

<sup>17</sup> 按字面翻譯是"以內",即"這邊"。

旧约原 文解经 <sup>38</sup>

## 人要離開父母與妻子連合

编辑部

创二章 24 节: 因此,人要离开父母,与妻子联合,二人成为一项,ECHAD 体¬ײֶ¬ BASAR。

#### 第一对新婚夫妇

历史上第一对新婚夫妇乃是亚当与夏娃,当时仍无夏娃之名,夏娃一名是在犯罪后,亚当为他妻子所起的(三 20)。这时新婚夫妇的婚礼是耶和华神所主持的,神为这位新郎造了一个新娘,又把新娘带到那新郎跟前,新郎宣布要称她为「女人」。于是到 24节,不知是亚当所说的话还是作者摩西所说的话,还有些解经家谓 24 节是神的庄严而神圣的宣告。不管 24 节是谁说的话,这节经文是有关婚姻的重要守则,而且永远合用,24 节如此说:「人要离开父母,与妻子连合,二人成为一体」。

在这里最少告诉我们三件事: 1.长成的男子要另立家室。2.必须离开父母,另立小家庭。3.与妻子连合。这是神所设计与安排的,以便生养众多,遍满地面。这就是二人成为一体,即一加一仍然等于一。一人只是半体,所以那人「独居不好」,神不赞成人独身,二人共同生存,才合生活原则,也合神的旨意。

耶稣也曾引用过这节经文(太十九5),根据上下文的语气,似乎24节的话是神所说的,因为耶稣首先提及「神造人」,后来说「并且说」,表示神不单造人而且这样宣布。

这节圣经不可能是亚当说的,因为亚当并无父母,如何能说出「人要离开父母」一语,当时亦无第三者在旁,他不可能说出这种「原则」或「守则」的话。

所以多数解经家相信这是作者摩西用以后人们的看法,来加在这节经文中,成为希伯来婚姻的规例,或者已成为古语,摩西在此引用而已。一个成人结婚,另立家室,离开父母是自然的次序,并非忘记父母也。

#### 人要离开父母与妻子连合

中国人的婚礼习惯乃是新郎把新娘娶到自己家中,所以应该说是「女子要离开父母,与丈夫连合」。犹太人则相反,乃是新郎到新娘家中举行婚礼,与创二 24 节所说的相同。主耶稣在马太福音廿五章 1-13 节曾说一个有关十个童女出去迎接新郎的比喻,便是新郎要到新娘家中去,并非像中国婚礼习俗,女子到男子家中。

有人批评圣经这种习俗不合礼义之邦的中国人习惯。中国人是以「大家庭」闻名于世,有人三代同堂,甚至有五代同堂的。 男子娶妻后,也必回到男子家中居住,不会离开父母,与妻子连合的,何以圣经竟有这种「不孝」的命令。

但有人认为这是圣经提倡「小家庭」制度的开始,而且是神 所制定的。许多民族也有这种习惯,男子成人而结婚后,即与父 母分居而成立小家庭。据专家研究,小家庭制度实在比大家庭为 佳,因为年老与年青两代的思想不同,在大家庭中难免发生意见 冲突。但如果是小家庭,则可避免这种冲突。

本人认为 24 节的话,容易被浅见者误会,其实摩西记下这节经文,或者说摩西提出这种主张,或者说,摩西抄下这种早已成为犹太人习惯的话,并非使人忘记父母,离开父母,其实用这种中国人的思想去解释,实至合适。

中国人写信给父母时,开始用「父母亲大人膝下」一语,表示小孩子未成年时,经常在父母亲膝下与父母亲近,享受父母的爱。一旦孩子达到成人年龄时,不再、也不可能经常站在父母膝下,乃是要像一个大人一样,与父母之「膝」离开,自己生活下去。同时如果结婚了,便与妻子经常在一起,不再在父母膝下了。所以摩西说:「人要离开父母」,乃是指人已长成、不再站在父母膝前。又说:「与妻子连合」,这是自然之理。因为这长成的「人」已经组成小家庭了。等到自己又有小孩子之时,自己的小孩便站在自己膝下了。

再者,小孩子未成人时,应与父母连合,时常站在父母膝前,但小孩长大而成人后,应脱离父母的带领而进入神的带领,父母也不必再为他们担心,因为孩子已长成,一旦长成,便在婚姻上可以与妻子连合,组成新的一代了。

#### 与妻子连合,二人成为一体

人已长成,与父母离开,自己成家立室,当然是与妻子连合了。在此,我们可以默想几件事。

- 一、夫与妻连合抑妻与夫连合。摩西所说:「与妻子连合」一语是指当时亚当与夏娃在神安排之下成为夫妇而言。这是犯罪前的情形,但人类犯罪之后,情形正相反,「妻子要与丈夫连合」,创三章 16 节神审判夏娃时如此说:「你必恋慕你的丈夫,你丈夫必管辖你」。经过神的审判之后,夫妻相处的情形已不如前,妻子的地位也较前为低,妻子也需要倚靠丈夫而生存了。
- 二、二人成为一体,是一夫一妻制的宣告。神只造一男一女,使他们二人成为夫妻,这是很清楚地告诉人们,神所安排的是「一夫一妻」制(MONOGAMY),不是「一夫多妻」(POLYGAMY)或

「一妻多夫」(POLYANDRY)制。有些民族是采用一夫多妻制的,回教国家即其一例,一人可以娶四妻。还有些民族是采用一妻多夫的(如西藏),但这并不是神的原意。

先知玛拉基责备被掳归回的以色列人遗弃幼年所娶的妻子, 去娶外邦女子为妻时如此说:「虽然神有灵的余力能造多人,祂不 是单造一人么?为何只造一人呢?乃是祂愿人得虔诚的后裔」(玛 二 14-16)。

一夫一妻制的最高目的是要人获得「虔诚的后裔」(玛二 15), 这是基督徒应永志勿忘的原则。虽然旧约圣经曾记载亚伯拉罕、 雅各与大卫有多妻的事,但其生活与后果并不愉快,是众目共睹 的,他们在一夫一妻制上失败,是我们的鉴戒,并非我们的模范 也。

主耶稣在回答犹太人所问关于休妻的事时,说:「那起初造人的,是造一个阳性的和一个阴性的」,又说:「因此,一个人要离开父母,与他的一个妻子连合,二人成为一体」(太十九3-5原文)。证明主耶稣反对人随便休妻,也重申一夫一妻制的神圣不可侵犯。

一夫加一妻等于「一体」,用算术的术语来表示:

又好像圣父圣子圣灵三位一元一般,一加一再加一,三位等于 「一元」。

1+ 1+ 1 =1 父 子 灵 元

其实,一男或一女只是「半个人」,男女二人才成为一体,所以人是不适宜独身的,独身的人在生理上和心理上都不算得完全,而且常有孤单之感,尤其是年老之时。

原文 解经

## 在我們中間支搭帳棚

(约翰福音一章 14-18 节)

苏佐扬

「道成了肉身,住在我们中间,充充满满的有恩典有真理」 (14 节)。

我在童年时读经,以为主耶稣在世为人,因为非常贫穷,连 枕首之所都没有,无家可归,所以要「住」在我们家中。现在我 才知道,这节圣经的真正意义刚相反。

「住」字原文是 σκηνοω SKĒNÓÓ,是「支搭帐棚」之意,因 此这节圣经应该这样译:「道成了肉身,在我们中间支搭帐棚」。 不是主耶稣因为贫穷无家可归,要住在我们家中,乃是我们无家 可归,好像浪子,所以主耶稣在我们中间搭了帐棚,收留我们。

我们好像浪子,也像撒该,像撒玛利亚妇人,像嗷嗷待哺的 五千群众。主耶稣收留了我们,使我们住在祂的伟大帐棚中,看 见祂充充满满地有恩典和真理。这伟大的帐棚便是祂在地上所建 立的「教会」。

我们许多时候像浪子在旷野流荡,像撒该在罪城耶利哥自我 麻醉,像撒玛利亚妇人假装虔诚,因此我们招致许多无名的痛苦。 只有在主耶稣的帐棚里才能发现为人的真理,和恩上加恩的喜乐。

有一天,「神的帐幕在人间,祂要与人同住」(帐幕一词,原 文与支搭帐棚一词同字根)。「神要擦去他们一切的眼泪,不再有 死亡,也不再有悲哀、哭号、疼痛,因为以前的事都过去了」(启 示录廿一章 3-5 节)。我们不过像客旅生存在世上,用百般的忍耐 做人,等候神的帐棚再度支搭在人间。 原文 解经

## 久居與家居

(约翰福音一章 35-39 节)

苏佐扬

「拉比,在那里住?」耶稣说:「你们来看!」 看祂在那里住,这一天便与祂同住(38-39节)。

在这里的「住」,原文是 μενω MÉNŌ, 原意为「存在、继续、 逗留」,是被请而居留,或因时势而自然的「住下」。因此,这 字有「久居」意味。主耶稣在世传道时,经常在各处居留作客。 但当祂幼时由埃及回到犹太地之后, 祂却住在拿撒勒 (马太福音二章 23 节)。

住在拿撒勒的住字,原文是 κατοικεω KATOIKÉŌ,这是一个拼合字,从 KATA(下)和οικεω OIKÉŌ (家居)合成,意即「找到一处可以为家者」。至于「家居」一词,原文是从 οικον OÍKOS (「生态」源于这字)「家」而来。

保罗常用「家居」来描写「圣灵在我们心中的居住」和「罪 恶在我们里面的力量」(罗七 17-18, 八 9-11)。

圣灵与罪力不断地在我们心中斗争,两者都要在我们心中「久居」,以我们的心为「家」。但感谢主,最后的胜利是属于圣灵,如果圣徒愿意和祂合作的话,肉体是失败的。

我们今天住在什么地方呢?我们是否与主耶稣同过旅居的生活而轻视这个行将毁灭的世界呢?我们长久的居留地方在那里呢?是否在光明中呢?是否与那些追求圣洁的圣徒常在一起呢?圣灵是否在我们心中作主人呢?

但愿我们时常「久居」在光明中,荣耀主名 (约翰壹书二 10)。

信息

### 體驗主愛,跟從基督

可十35-45(新译本) 香港 李志刚牧师

#### 一、引说

马可福音十 35-45 记载「西庇太的儿子雅各和约翰进前来」 向耶稣提出请求,当「在耶稣的荣耀里,请赐我们一个坐在你右 边,一个在你的左边。」马太福音所记,却是西庇太儿子的母亲和 她两个儿子上前来,拜耶稣,请求耶稣「在你的国里,请让我这 两个儿子一个坐在你右边,一个坐在你左边」。然而两本福音同样 记载耶稣说:「只是坐在我的左右,不是我可以赐的,乃是我父 为谁预备就赐给谁。」

何以雅各和约翰,或是雅各和约翰的母亲(当然是雅各和约翰请求母亲向耶稣提出)有此种请求?若是从本章经文 28-31 节的记载可知,因为彼得曾对耶稣说:「看哪!我们已经撇下一切跟从你了。」耶稣回答说:「我实在告诉你们,凡为我和福音撇下房屋,或是兄弟、姊妹、父母、儿女、田地,没有不在今世得百倍的。就是房屋、兄弟、姊妹、母亲、儿女、田地,并且要受迫害,在来世必得永生。然而,有许多在前的,将要在后;在后的将要在前。」由于耶稣曾允诺,为主已经撇下一切,可在今世得百倍,以致引起他们两兄弟想在耶稣得荣耀坐在祂的左右。「其余十个门徒听见,就对雅各和约翰很生气」(太二十 24),在此反映他们同有坐高位的设想。这不祗是人性求权意志的表现,更是人之常情。

#### 二、耶稣的呼唤

每一位跟从耶稣的人,固然需要撇下一切作主的门徒。正如耶稣要求青年的官:「你还缺少一件,去变卖你所有的,分给穷人,就必有财宝在天上,然后来跟从我」(可十17;路十八22)。耶稣的要求,就是一种爱人(分给穷人);和爱上帝(跟从耶稣)最高

境界的要求。人之所以为此爱人和爱上帝,目的是在跟从耶稣的时候,明白耶稣基督的爱是何等长阔高深。事实上,当雅各和约翰向耶稣提出请求之时,耶稣已经向十二使徒说:「看哪!我们上耶路撒冷去,人子将被交给祭司和文士;他们要定他死罪,又交给外邦人。他们要戏弄他,向他吐唾沫,鞭打他,杀害他;三天后,他要复活」(可十 33-34)。这是耶稣第三次预告受难和复活的说话。耶稣前两次的预告,在可八 31 和可九 31-32 均有记载。特别当耶稣作出第一次预告时,随后向众人和门徒作出呼召:「若有人要跟从我,就当舍己,背起自己的十字架来跟从我。」耶稣呼召门徒舍己,背起自己的十字架,走死亡的不归路。最近有一位朋友告诉我说耶稣不是一个仁慈的人,祂待人是非常残酷,要人为祂撇下房屋、兄弟、姊妹、父亲、母亲、儿女、田地去跟从祂,这是何等的不人道,破坏人的家庭幸福,或是舍弃个人的幸福,这不是一个正常人所做的事。事实上,一个人不经过人生的舍弃,是无法在生命上有洗炼和转变。

回想本人蒙召刚好五十年。在此作一个感恩的见证:五十年前有礼贤会大埔堂区天赐先生(其后受按立为牧师),到粉岭家父店铺探访,临走时,嘱家父叫我献身读神学,此因教会缺乏青年奉献。当家父将区先生的说话转告后,起初心中并不在意,认为自己年纪已经大了,并不适宜读神学,所以心中不以为然,不了了之。可是经过多天之后,对献身读神学一语,内心起了问号?并且要我对这问题作出回答,但当我想下去,对前途人生似是飘渺茫然;若不作出决定,内心又是何等的挣扎。将近一个月时间可说心情非常恶劣,睡时辗转反侧,吃的不是味道,圣灵又在心里作出催迫的工作,此时才想到耶稣是否是上帝的儿子?有上帝吗?否则当了传道,便是呃神骗鬼,可怜之至!其后几经从区天赐先生和陈翼坚区牧,在信仰上获得辅导,又在圣经上予以指点,深知人的软弱无能,经过多少日子的认罪祈祷,终于决志献身,

义无反悔向教会申请入读神学院。在答应上帝之后,心里如释重负,泰然安然。记得当时最喜欢两首诗歌,一首是「天父必看顾我」,另一是「我宁愿有耶稣」。至今总觉是人生最大的乐事,因当年撇下一切去跟从耶稣。如果没有五十年前的撇下,则不可能有今天的我,仍然能够站在讲台上,和大家分享上帝的恩典。我真如圣保罗所说:「然而,我今日成了何等人,是蒙上帝的恩才成的,并且祂所赐我的恩不是徒然的」(林前十五 10)。

#### 三、体验耶稣的爱

我们相信耶稣基督,又说一生一世不离不弃的跟从基督。我 们是否被祂所吸引呢? 就是祂在十字架上牺牲的大爱。在门徒追 随基督时, 祂先后三次预言受难和复活, 这是耶稣一生工作的重 心所在。在祂的死亡和复活中, 应验了赛五十二 13 至五十三 12 「受苦仆人」的预言:「衪诚然担当我们的忧患,背负我们的痛 苦;我们却以祂受责罚,是被上帝击打苦待。祂为我们的过犯受 害,为我们的罪孽被压伤。因衪受的刑罚,我们得平安:因衪受 的鞭伤,我们得医治。我们都如羊走迷,各人偏行己路;耶和华 使我们众人的罪孽都归在祂身上 | (赛五十三 4-6)。这是耶稣尚未 出生前七百年,先知所说的预言。以致曾经反对耶稣的保罗亦说 : 「我当日所领受又传给你们的, 最重要的就是, 照圣经所说, 基督为我们的罪死了,而且埋葬了;又照圣经所说,第三天复活 了 | (林前十五 3-4)。保罗又说:「惟有基督在我们还作罪人的时 候为我们死,上帝的爱就在此向我们显明了 | (罗五8)。使徒约翰 又说:「上帝差祂独一儿子到世上来,使我们借着祂得生命;由 此,上帝对我们的爱就显明了。不是我们爱上帝,而是上帝爱我 们, 差祂儿子为我们的罪作了挽回祭; 这就是爱 | (约壹四 9-10)。

说明耶稣在十字架之死彰显上帝的爱,为我们罪恶而死的缘故。 希伯来书的作者亦清楚的说:「同样,基督也没有自取作大祭司的荣耀,而是在乎向祂说话的那一位,祂说:「你是我的儿子,我今日生了你。」就如另一处说:「你照着麦基洗德的体系永远为大祭司。基督在祂肉身的日子,曾大声哀哭,流泪祷告,恳求那能救祂免死的上帝,就因祂虔诚,蒙了应允。祂虽然为儿子,还是因所受的苦难学了顺从。既然祂得以完全,就为凡顺从祂的人成了永远得救的根源。并蒙上帝照着麦基洗德的体系宣称祂为大祭司」(来五 6-10)。无可置疑,耶稣基督在世的时候,「不是要受人的服事,乃是要服事人,并且要舍命作多人的赎价」,祂是以受苦仆人的身分去成就救恩的大业。

#### 四、结语----分享基督生命的爱

在街上有一幅英文广告 To Love; To Touch; To Share, 意即去喜爱; 去接触; 去分享。耶稣就是爱我们(世人); 来到世界接触我们; 同样以祂的爱和生命与我们一同分享。相对而言,若我们爱耶稣, 也要接触祂(摸着祂, 约壹一1), 并要去分享祂。试想我们可以分享耶稣的是甚么? 是否可以分享祂的金钱, 分享祂的地位,一如门徒雅各和约翰要分享祂的权位和光荣。但耶稣要分享祂的生命, 要学像祂做一个受苦的仆人, 去服事世人的仆人, 并且还要背起十字架, 天天的跟从祂。分享耶稣背十字架、钉十架的生命。耶稣道成肉身时, 是一位仆人的身分, 祂同时要求我们要做好一位仆人, 去分享祂的爱和生命。我常常向学生提出一个问题,我们到教会去事奉,那一种工作接近耶稣在世工作的模式? 神学生很聪明地回答:就是在教会做牧会工作。换言之,我们能在教会事奉,就能分享基督的爱和生命存在的价值和意义。

源于圣经 的谚语

### 自吹自擂 BLOW YOUR OWN TRIMPET

香港 苏美灵

马太福音六章 2 节:「所以你施舍的时候,不可在你前面吹号,像那假冒为善的人,在会堂里和街道上所行的,故意要得人的荣耀,我实在告诉你们,他们已经得了他们的赏赐。」

古时犹太人以吹响号角表示一些特别或重要的事情,例如民数记十章 10 节记载:在你们快乐的日子和节期,并月朔,献燔祭和平安祭,也要吹号,这都要在你们的神面前作为记念,我是耶和华你们的神。

摩西吩咐以色列人在月朔,献燔祭和平安祭,也要吹号,以此宣告他们向神敬拜,或献上种种祭物。又例如当他们与敌人作战时,也吹号向神祈求,让他们能战胜敌军(民十9)。

可是耶稣在此却责备法利赛人假冒为善,因为他们无论作什么,特别是在众人眼中看为善的事,都要嘘张声势.大力宣传,唯恐天下的人不知道他们的种种「善行」。可能他们在街上施舍给路旁讨饭的,要有人吹响号角,使路过的人都看见他多么慷慨。又当他们在会堂捐献的时候,又有人会吹号角,向众人宣告他如何爱神,将钱财奉献(很难明白这些法利赛人是否每时每刻都自备号角自己去吹,抑或由于他们多是富有的人,有随从随时候命在他们面前代劳),正如古时官员或皇帝出巡,有随从大锣大鼓在前面开路,宣告有要人驾到。今天若有一国元首到访,也会先由警务人员封路等等。

法利赛人一切所行的,无非表示自己的生活是敬虔的,他们 在众人面前示范,不单被别人仿效,更重要是被别人称赞,他们 所作的,以为必定讨神的喜悦,不但满足律法的要求,也满足神 的心。此外,在圣殿内的奉献箱状为喇叭,投金钱入去发出响声,越多银钱声音越大,所以当财主投下大量金钱,一定铿锵有声,受旁人的注意,或会称赞他们多么爱神,相比之下,穷寡妇的两个小钱轻如鸿毛,不会引人注意,但耶稣称赞她所献的比众人的更多。所以耶稣说:「我实在告诉你们,他们已经得了他们的赏赐」(太六 2)。法利赛人以为他们的善行必定蒙神悦纳,将来会大大赏赐他们,但耶稣却指出他们已得了赏赐,可惜是在地上的,是别人所给予的称赞,在天上却毫无记录,因为在神看来,他们所行的是假冒的,在神眼中完全没有价值。耶稣给我们一个最佳榜样,祂所行的,无论是祷告,禁食,都是隐藏的,清晨在山上祷告,退到旷野,只有神知道,与神有直接亲密的交通。

BLOW YOUR OWN TRUMPET (HORN) 现解释为自吹自擂,自夸成就,例如在履历中夸大学历、所得的奖项、工作经验、工作成绩、唯恐别人不知自己以往的辉煌历史,让新相识的人羡慕自己的成就。在商业活动中,不难发现很多广告都有夸大的成份,藉此使人购买商品或服务。即使在教会的传福音工作,亦会有人夸大信主、决志、参加者的人数,只求对上级交代工作成果。事实上,特别是在神的工作上,神知道一切,我们只要尽忠神所托付的工作,在天上必有记录,不必寻求人的荣耀。

- 1. This swindler re-invents himself, blowing his trumpet over and over again.
- 2. It is recognized that this award-winning author is the best of this generation, but never blows his trumpet.
- 3. Most politicians blow their own trumpet during the election campaign.
- 4. You only attract derision and scorn if you often blow your own trumpet.

奇妙的 创造

# 天的妝飾

香港 苏美灵

伯廿六 13-14: 「藉他的灵使天有妆饰,他的手刺杀快蛇。看哪、这不过是神工作的些微,我们所听于他的是何等细微的声音,他大能的雷声谁能明透呢。」

自然景色是美丽的,无论置身在高山、峡谷、河流、湖泊、沙漠、热带雨林、岸边和草原,都令人心旷神怡,因为所看见的自然景物甚为多姿多彩,更随着季节千变万化。这一切都是地球独有的,因为其他星球无漂亮的地貌可言。

在数世纪之前,伯廿六 13-14 的说话令人甚为困惑,究竟天有什么妆饰呢?你可以说地球上的动植物,甚至是肉眼看不见的微菌或细菌都有奇特的外观,和精致的构造,令人惊叹不已。但举目望天,除了青天白云之外,只有日、月、众星(伯九 9 提到北斗、参星、昂星等)和肉眼仅可见到的其他行星,似乎这些算不得是天的妆饰。

他们可能目睹一些特别的天文奇景,包括日蚀、月蚀、红月、彗星和流星雨,但这些非常罕见。或者在大雨过后,看见一道弓形彩虹在天空(有时会有双彩虹,甚至环形彩虹),所以很难了解伯廿六 13 所说天的妆饰究竟是什么。伯廿六 14 更说「这不过是神工作的些微」,意味着还有更多的「工作」等待人去发掘出来。

巴比伦人在三千多年前早已发现地球以外的行星,到亚里士多德时代,已知有七大行星,是肉眼可以看见的。在 1801 年才发现小行星。

在十六世纪之前,科学家仍未发明显微镜,所以对肉眼看不见的生物所知甚少,或一无所知。只认识腐物、污水、污浊的空气会引致各种疾病。但显微镜将人类的视野扩大了,不仅看见微形世界中细菌和微菌的形状,更看见一些小动植物(包括花朵、昆虫、海洋动物)的特别构造,令人眼界大开。电子显微镜将小于十微米的细胞显示出来,将人类带入神创造的另一个领域(纳米世界),看见神为池所造的万物所加上的妆饰。

封面图显示地球的北极光那绚丽的景像,好像激光表演那么神秘莫测,人类以为这些只发生在地球,怎料在 2016 年七月,哈勃太空望远镜(Hubble Space Telescope)藉着紫外线拍摄了太阳系木星(最大的行星),北极也有灿烂的北极光,其范围比整个地球还大(因为木星比地球重 300 倍,可容纳一千个地球)(24 页右图)。

十七世纪的加利略以望远镜使人的视野更上一层楼,初窥太空以外的神秘世界。在看似漆黑一片的太空,原来蕴藏着多姿多彩的银河系,更发现众星的多种变化:由星云(一团气体和尘埃)到星(可以发出光和热的气体),到红巨星、红矮星、白矮星到超新星(爆炸过程,24页下图)等等。此外更发现数以亿计的星云和星系,其实所看见的只不过是众星在多少光年之前的景象。

自 1990 年,哈勃太空望远镜除了看见一般光谱之内的星体之外,更可以深入太空,以近紫外光和红外线看见星体的变化,而且具有高解像度的影像,是迄今最美丽夺目的天文奇景。

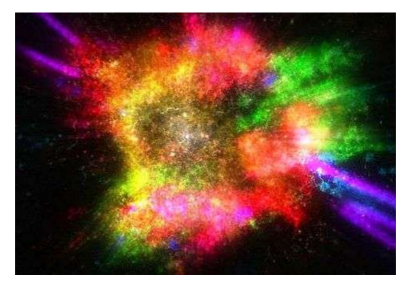
例如在 2014 年十月, 距离地球 6500 光年在鹰星云(Eagle Nebula)发现被称为「创造之柱」(Pillar of Creation)的图像(24页左上图)。这是不断制造新星的地方, 因为气体源源不绝的由

这柱喷出来。由于它们由不同的原素所组成,所以产生不同的颜色,例如氧气产生蓝色,硫磺产生橙色,氡气和氮气产生黄色。

大卫在诗八 3: 「我观看你指头所造的天,并你所陈设的月亮星宿,便说:人算什么,你竟顾念他。」若大卫今天看见这些天文奇景,岂不是要说人连微尘都不如,你竟如此爱他!





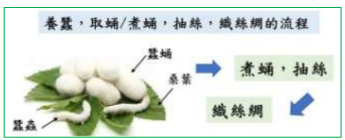


奇妙的 创造

### 蠶絲-優秀的天然纖維

香港 陈永康

神创造万物有林中的植物、天空的飞鸟、海中的鱼、地上的走兽;神又委派人承担管治万物的责任。从另一角度来看,人透过神所赐的万物生活可以得到温饱。本文让我们聚焦看神为人所预备制造衣服的天然物料。古时社会,富贵人家穿的是绫罗绸



缎,平民百姓穿 的是粗衣麻布。 绫罗绸缎是精 美的丝织品,有 几类神所创造 的昆虫都可以

吐丝,大家熟悉的是蚕虫与蜘蛛,蚕虫吐丝织茧是要完成生长的

周期,最后飞蛾会破茧而出,而蜘蛛吐丝结网是为了捕捉食物。神创造之奇妙令人大开眼界,毫不起眼的蜘蛛所结的网是极为牢固,能抵挡强风侵袭。春蚕可以制造蛋丝,它的制品是中华文化的重要部分。相传早于西元前三千多年,黄帝的妻子嫘祖就开始「养蚕取丝」;西汉时张骞以长安为起点,经关中平原、河西走廊、和中亚

河中地区、伊朗,并联结地中海各国的陆上通道,因当时丝绸是中国与中亚地方的重要贸易货物,故被称为<丝绸之路>。中国丝绸的秘密,后来随移民传播至朝鲜、印度等地。传说在公元六世纪拜占庭的基督教僧侣从中国偷运蚕蛹,养蚕技术才传到了欧洲。由于蚕丝可编织贵重的衣料,从考古家在吴越发现的丝绸实物来看,在五千年前的江南地区就有桑蚕业。

蚕蛹内藏一根300-900米长的丝,这贵重的纤维是可以用煮蛹 或用尖刀将蛹刺穿而取出,要大量养殖蚕虫必须有足够的桑叶供 应。要生产一公斤的丝便需要殖养五千条蚕虫, 殖养过程会消耗 104 公斤的桑叶。丝绸质地轻薄、柔软,是强度最高的天然纤维之 一,蚕丝纤维甚至比羊毛更坚实。从它的分子结构可以帮助我们 了解丝绸的性质,如上图所示,一根蚕丝直径只有10-25微米,约 为头发丝一半左右,它的主要成分都是由胺基酸链构成的蛋白质。 纤维内的组织主要是两种蛋白质:即丝心蛋白(75%)和丝胶蛋白 (22.5%)。丝心蛋白是丝的结构中心,丝胶蛋白是围绕它的粘性材 料。丝心蛋白主要由重复出现的胺基酸排序为 Gly-Ser-Gly-Ala-Gly-Ala 所组成,透过分子链的氢键而形成β折迭 片,成分达 50%的甘胺酸(Gly)是体积最小的胺基酸,让含多个甘 胺酸单元的丝心蛋白的多肽链可以紧密地排列一起,从而显现它 坚韧的特性。丝绸著名的光泽外表来自于蚕丝三棱镜般的纤维结 构,这令布料能够以不同的角度折射入射光,并将光线散射出去。 丝绸是不良导体,能在冬天发挥保暖作用。

『穿不尽绫罗绸缎,吃不尽珍馐百味。』会不会是你生活追求的目标呢?若是,别忘记圣经的教训:『只要有衣有食,就当知足』提前六8。

分享

## 災情下的公禱文新釋

香港 傅冠群

#### 我们在天上的父,

称是创造万物的主;**愿人都尊祢的名为圣**,称的名显示祢的本性, 祢确实坐着为王,管教和拯救都在乎祢,愿祢捆绑撒但,不散播 忧虑、歧视、仇恨:

#### 愿袮的国降临,

愿祢那不动摇、行使主权的国度与恩典降临,加力给各地、各类 抗疫及守护的人员,有强健的体魄和心灵;

#### 愿祢的旨意行地上,如同行在天上,

肺炎蔓延全球,世人的心被唤醒,在忙碌、打拚、学习、社交和宗教活动的日子里,能停下来反省、检讨生命及生活上有甚么地方需要改善、更新、悔罪,重新调校,明白并遵守祢的旨意;不自以为聪明,相信制度、科技、可以控制疾病,反倒谦卑寻求祢的智慧及帮助,研发特效药、使肺炎疫症早日减退受控;

#### 我们日用的饮食今日赐给我们,

也赐给我们日用的保护用品,叫我们有知足感恩的心,又学效马 其顿的教会,虽在困苦和不足的境况中,仍然向外捐献给有需要 的人,体验施比受更为有福的碓据,好使人感受到基督那无条件 及真实的爱,同得福音的好处:

#### 免我们的债,如同我们免了人的债,

赦免我们没尽全力管理环境、欠大自然和生物的债,免我们冷漠、 自私、无公德心的罪孽,教我们忍耐、自律、体恤、无私、牺牲、 承担、合作,主动真心宽恕他人,不单只爱仇敌,还要祝福他们; 不要叫我们遇见试探,救我们脱离凶恶,

求祢不要叫我们遇见病毒,救我们脱离灾祸、肺炎与怨言,除去 孤单、恐惧、忧虑,得享平安健康;

因为国度、权柄、荣耀,全是祢的,直到永远,阿门!

206

#### 至於我和我家 AS FOR ME



#### 一. 全家事奉, 耶和华神(书二十四 14-33)

1.约书亚勉励选民要敬畏耶和华神,并且要除掉一切假神,他以自己的家庭来示范,他说:「至于我和我家,我们必定事奉耶和华」(15节)。这是约书亚记中最重要的一节经文,在圣经中他是第一个提倡「全家事奉神」的人,等于今天我们提倡「全家归主」一样,是每个基督徒的重要责任,也是每一传道人要对信徒宣传的责任。约书亚说:「至于我」,即我自己,亦即家长,「和我家」,即全家的人,包括他的妻子、儿、女。约书亚记没有详细记录,但他既然说出「和我家」,当然是有儿女的。他和他全

家都「必定」事奉耶和华。他也劝勉以色列人要全家都事奉耶和 华。

- 2.全民回应,也「定要事奉耶和华」(21 节),虽然约书亚用激将法来教训他们,说他们「不能事奉耶和华」(19 节),他说神是圣洁的神,又是忌邪的神,又说:神必不赦免你们的过犯罪恶(19 节)。但当时全民说要事奉耶和华,于是约书亚在示剑为他们立定律例典章(25 节)。相信约书亚要用相当时间去完成「立例的任务」。
- 二.立石为证,取悦神人(26-28 节)。于是约书亚将一块大石头,立在橡树下耶和华的圣所旁边(26 节)。但约书亚时代并无所谓圣所,约书亚记也只有这一次提及圣所。可能这分别为圣的帐幕乃是祭司以利亚撒办事之处。约书亚所立的一块大石头成为神人作证的指标。约书亚一切的任务完毕后,便打发百姓各归自己的地业去了。
- 三. 毕生忠贞,约书亚魂(29-33节)。约书亚一生忠贞事神助人,他在神面前,一定是一位良善忠心的仆人了,他活了一百一十岁,约瑟也活了一百一十岁(创五十26),摩西乃是一百二十岁,他们都是为主为人而辛劳,真是我们的模范。约书亚逝世后,以色列人将他葬在以法莲山地方,该处名为亭拿西拉,这是约书亚在分地业之时,自己希望获得的一块地,他就在该处修城定居(十九50)。他仍在世之时,以色列人仍然尊敬他而事奉耶和华。相信在占领迦南的几年中,以色列人对约书亚有非常深刻的印象,相信在他离开世界后,人们还不断地怀念他,也对子孙述说约书亚与迦南人作战的功迹。(本诗歌已收录在天人儿歌 CD①)

分享

### 主向門徒顯現

美国 庄纯道

约翰福音二十章 19-29 节记载耶稣复活后两次向门徒显现,第一次是复活主日的晚上,第二次是隔了八日之后。礼拜日早上抹大拉的马利亚到主的坟墓,看见石头从坟墓挪开了,她见不到主,就站在坟墓外面哭。前几天发生天翻地覆的巨变,耶稣被钉十字架,死了、被埋葬。门徒失望、惊惶失措,怕罗马兵丁指责他们偷了耶稣的尸体。他们曾经相信耶稣是弥赛亚,要建立新的国度,但现在他们的信心跌到谷底,以前的喜乐都埋葬了;他们或会懊悔过去三年跟随耶稣是枉然的。当晚他们聚在一起必然是百感交集,以后的日子如何过?是重操故业抑或另觅名师?可能有门徒想起耶稣要他们去传福音,传甚么福音?传一个和强盗一同被钉死、被埋葬的人吗?谁会信耶稣呢?耶稣现在最重要的事就是要向门徒显现,否则门徒不相信祂已经复活了。

耶稣显现给门徒看,并且对他们宣讲重要的信息,又给他们宝贵的应许,他们的灵性大大得到复兴,以前懦弱的现在变成刚强了,以前惧怕的现在变成勇敢了。若基督没有复活,我们所信的是枉然的。虽然我们相信耶稣复活了,不过在我们的属灵生活里,我们的灵性有时陷入低谷。当我们遇到困难、疾病、忧伤、失败、不如意的事,我们以为主已死了。祂的确是死了,不过三日后从死里复活,祂的复活带给我们平安、盼望、力量和勇气。

主向门徒显,有几方面的教导:

(一) **主赐平安给门徒**— 主对门徒说: 「愿你们平安」。第一次显现时向门徒说了两次,第二次说了一次。这句话是当时犹太人的见面礼。潮州人基督徒见面时彼此说: 「平安」,是打招呼的说话,没有实质的意义。我们只是祝福对方身体健康罢了,对

方不会因我们所说的得到平安。但耶稣对门徒说「愿你们平安」,说完又把手和肋旁给他们看。门徒看见主就喜乐了。当主对我们说「愿你们平安」,就有更深、更美、更大的意义。因为这平安是从神而来的,人不可能自己得到的,因为人和神之间有隔膜,人要与神联合才可得着平安。以赛亚书两次说「恶人必不得平安」(赛四十八22;五十七21)。我们会问是否门徒犯了罪没有平安?是的,他们犯了什么罪?主被卖的那夜,他们在那里呢?许多人怪责彼得不认主,而没有怪责其他门徒,其实他们比得上彼得吗?虽然彼得不认主,他还能够随着主到祭司的院里去,而其他的门徒四处窜跑。主和他们共处三年多,恩情何等的深,现在恩师大难临头,他们郄鸡飞狗走。现在他们聚在一起,相信有一个共同点,虽然没有说出来,就是内疚,知道得罪上帝,所以内心没有平安,他们急需从主赐下的平安。

现在主对他们说:「愿你们平安」表示:我不记你们的过犯, 又不惩责你们,我赦免你们的罪。为什么基督徒没有平安呢?为 什么事奉神也没有平安呢?小小的过犯上帝也不会放过我们,我 们不认主,工作不忠心,这都是罪;爱世界比爱主更多,这也是 罪;对人不诚实也是罪。罪使我们失去平安。我们所需要的是从 主而来的平安。当主向我们显现时,我们便可以得到。

(二)主要差遺我们一主对门徒说:「父怎样差遺我,我也照样差遺你们」。传福音,事奉神,是要得到主的差遺的,原动力来自天父。教会的每一件工作未必是出于上帝的旨意,有的是出于人的意思。若没有神的差遺,工作怎会有效果。罗马书十章14-15节说:「然而人未曾信他,怎能求他呢?未曾听见他,怎能信他呢?没有传道的,怎能听见呢?若没有奉差遗,怎能传道呢?」传道是要奉差遺的,传道狭义的解释是证道、传福音;广义是一切的圣工,能够表彰基督,把人带到神的面前,就是传道。诗班用诗歌传扬信息肯定是传福音,司琴把诗歌的信息带出来,

将我们带到神的面前,让我们更亲近神。带领人来参加聚会也是传福音,探访何尝不是传福音呢?我们和弟兄姊妹分享神的道,文字工作宣扬纯正的道理都是传福音。但我们一定要弄清楚,是否上帝差遣去做这些工作,抑或是出于自己的意思。主说:「庄稼多,作工的人少」。跟着祂并不是说:「你们要多打发人去」。乃是说:「当求庄稼的主打发工人出去收他的庄稼」(路十2)。工人是由主差派的。

门徒在五旬节之后得着力量,讲道带着能力,一次讲道有五千人信主,另一次讲道有三千人信主。主所差遣的人有特别的能力。

(三)主要我们得着圣灵—22节:「说了这话,就向他们吹一口气,说,你们受圣灵。」门徒就得着圣灵。圣灵叫人明白真理(约十六13),明白神的心意。重点不是让信徒享受被圣灵充满的那份满足感,领受圣灵也不等于说方言,在地上打滚,大喊大叫,表现出不寻常的举止。最重要是要明白神的心意,得着跟从神心意而行的能力。

耶稣在约翰福音十四章说祂要求父赐给我们一位保惠师,细字说或作训慰师,圣灵的工作是教训和安慰。圣灵在我们身旁,循循善诱,苦口婆心地教导,无微不至的眷顾我们,如此行是爱我们。弟兄姊妹,你是否得着圣灵呢?让我们谦卑来到神的面前,求祂用圣灵充满我们,得着能力,为主工作。

(四) 主赐权柄给我们—23 节说: 「你们赦免谁的罪,谁的罪就赦免了; 你们留下谁的罪,谁的罪就留下了。」这是一种权柄。主把权柄赐给门徒,也要赐给一切信靠祂的人。有了权柄,我们才可以得人;有了权柄,我们才可以做事;有了权柄,我们才可以从撒但的权势下逃出来。这权柄是从那里来的呢? 是从主而来的。

以上四件事情(平安,差遣,圣灵和权柄),主对我们显现的时候,我们就可以得着。

主两次显现的时候,有一件事我们要留意,就是主在门徒把门关上的时候才向他们顕现。他们关上门是怕犹太人,因为犹太人告诉诉民众说门徒把耶稣的尸体偷走。耶稣是不是一定要关上门才可显现呢?不关上门耶稣便不会出现?不是,主可以在任何环境向门徒显现。但关门与否对门徒有很大的关系。不关上门,门徒的眼睛可以看到外面的东西,可以听到外面的声音。当耶稣对他们显现时,他们不能专心看主、专心听主的说话,所以主在他们把门关上才向他们显现,这样,就没有别的声音和别的事情扰乱他们,他们可以专心看主的荣耀、听主的声音。

主显现需要一个安静的环境,没有扰乱。我们家里的时钟,日间和晚上所发出的的答声是一样的,但日间我们听不见,夜深时就很清晰,因为日间很多声音,把的答声盖住了,但深夜万籁俱寂,每一下的答都很清楚。我们要见到主,必须到一个安静的地方,把门关起来。1988年我随香港圣乐团到韩国演唱,我们所到的教会很大,可以容纳一千多人,主日崇拜要分三堂,一共是四五千人。他们平日早上天还没亮便到教会祈祷,他们在安静中见到主,所以教会很兴旺。

弟兄姊妹,我们有没有每天找一个安静的时候来见主呢?若我们好像马大整天忙碌,我们如何见到主、听到祂的声音呢?安静的与主会面是信徒不可少的,更是为主作工的人不可缺乏的。我们不但要关上屋门,还要关上心门,专心向着主,只容许主进入我们的心中。

信息

# 釘袖十字架

路廿三 13-25

香港 林俊鸿牧师

「……他们(祭司长和官府并百姓)喊着说:「钉他十字架! 钉他十字架!」彼拉多…对他们说:「为甚么呢?这人作了甚么恶 事呢?我并没有查出他甚么该死的罪来。所以,我要责打他,把 他释放了。」他们大声催逼彼拉多,求他把耶稣钉在十字架上。他 们的声音就得了胜」(路廿三 21-23)。

#### 一、群众压力

主被拉到彼拉多面前受审, 祂没有开口辩白, 只在彼拉多问 祂:「祢是犹太人的王吗?」时答:「你说的是」(路廿三 3)。在这审问中, 祭司长、官长、百姓的话形成很大的压力, 他们大声呼喊、催逼......终于得胜。「钉祂十字架, 钉祂十字架」成为一个重重的口号, 这些人当中有没有在几天前拥护祂, 这时却高呼钉祂十字架? 圣经没有刻意描述这些百姓是谁, 可能也曾经跟随过主

耶稣,听过祂讲道的人。这时却弃绝了祂,甚至要将祂置之死地。这种群众压力是可怕的,到底他们是经过仔细分辨,认为之前只是被主耶稣误导,还是这时盲目地附从了众人的声音?当众人同声喊叫:「钉祂十字架!」时,彼拉多问:「为甚么呢?」「这人作了甚么恶事呢?」清楚表示并没有查出主耶稣有「任何该死的罪」。这一段记载,实在发人深省,虽然我们知道在神的救赎计

划中,主耶稣最终被钉十字架,但在这过程里,却显露出人性种种不堪。

### 二、跟随大伙

「钉池十字架」是群众对彼拉多也「查不出有甚么该死的罪」的主耶稣的宣判,这种群众压力会使人畏于群众而不辨(不想或不愿)黑白,随从了他们。彼拉多慑于这种压力,顺从了众人。我们会说:「怎么可以这样?」「不公义的审判!」这情况也见于使徒身上,加拉太书记载:「从雅各那里来的人未到以先,他(彼得)和外邦人一同吃饭,及至他们来到,他因怕奉割礼的人,就退去与外邦人隔开了。其余的犹太人也都随着他装假,甚至连巴拿巴也随伙装假」(加二12-13)。虽然两件事性质轻重截然不同,但随伙的意味一样。最常听的一句话是:「人人都是这样!」到底有多少人能够慎思明辨?能够「虽千万人吾往矣」?我们为了避免让人杯葛,是否会选择随伙,以免给人隔离呢?

「钉祂十字架」是置诸死地的心态,即是对方非死不可,所以彼拉多才会问:「为甚么呢?祂有甚么该死的罪呢?」这一问指出了不欲对方存在于世的心,是的,祂没有该死的罪,但因祂的言行冲击了这些人的宗教生活,暴露了他们的假冒为善。这情况实在不难见于社会的群体,「不想再见到这个人」,「你死我活」、「不能并存」的心态,不能包容或接纳相异者。如果这情况发生于教会,教会怎能建立同心合意的生命?

### 三、主在人心里的地位

「除掉这个人(钉祂十字架)!释放巴拉巴给我们!」「这巴拉巴是因在城里作乱杀人,下在监里的。」他们宁愿要杀人犯也不要耶稣,这是一个选择,这个选择牵涉到一个重要的问题:「主在人心里的地位」。对祭司长和官府并百姓而言,主损害他们的「宗教价值」。太廿六章描述一个女人拿极贵的香膏浇在主的头上,接着提到犹大以三十块钱出卖了主。对这女人而言,主是无价,所以值得全然奉献。对犹大而言,则是值三十块钱实际价值。事实上,主在每一个人心里都有一个价值,超过这个价值,就会被出卖,所以有人被名、权、利、色把自己出卖了,有人在威迫下折腰了,也有人在个人理想或自我下放弃了,但亦有人甘心奉献牺牲了!到底有甚么会令你放弃或背弃信仰或为主献身?

有人对信仰提出质疑:「工作以来见识过最坏的人就是基督徒」,不少信徒都会遇到这问题。传福音时,人会这样挑战你「某些基督徒是如何坏」、「信耶稣也不外如是」等。我们知道信主的人未必有爱心,基督徒也会软弱跌倒,有人会好像犹大出卖耶稣,或好像彼得否认耶稣,但也有人会至死忠心,或像那女人将极贵的香膏打破膏抹耶稣,全然奉献!主在你心的价值又如何?生命的价值在你所面对的试验时受到真正的考验。六十年前五位美国青年宣教士为南美奥加族付出了宝贵的生命,当这些凶残部落的人拿着长矛冲向他们的时候,他们都有枪,其中只有一人向天开了一枪,企图阻止他们冲前,结果都被杀死了,但十年后整个奥加族改变了,全然归主。

### 四、主的牺牲

面对主耶稣被捉拿,彼得冲动出刀反而被主耶稣禁止:「凡动刀的,必死在刀下」(太二十六 52) 之外,其他的门徒都四散了,

人看来,这是明显的「失败」了,但主耶稣所要成就的并非此一时的得失,而是整个救恩计划的完成,主默然承受了,也一再印证以赛亚书所说:「祂像羊羔被牵到宰杀之地……寂然无声。」「钉祂十字架」是可怕的宣判,主却甘心承受,「把祂钉十字架」是一个仇恨的口号,当主被钉时,祂求神说:「父啊,赦免他们,因为他们所作的他们不晓得。」

主在十架舍生命, 赎罪重价都还清!

主耶稣不以暴力面对世界,因为祂知道,再大的暴力,即使能达到某些目的,只会激发更大的暴力,「把祂钉十字架」,主以无声面对,「无言无语,也无声音可听」,但「祂的量带通遍天下,祂的言语传到地极」,无声的面对换来的是救赎的完成,救恩传遍天下。人冲动所作的,只为那一刻,那一时,人往往不知道,后果到底会怎样,犹大后悔了,彼得后悔了,那些围观有份于喊口号的人也「捶胸回去了」。

「把祂钉十字架」这一句来自彼拉多审判主耶稣时群众的口号:

是群众的宣判, 祂无言的接受……

是仇恨的口号……

是人价值的选择……

主甘心默然承受……

基督徒都应是和平之子,传和平的福音,因为我们的主是和平之君, 祂为爱世人而降生为人, 神爱世人, 世人能否彼此相爱?求主帮助我们, 叫我们能成为世代的见证:「使人和睦的人有福了, 因为他们必称为神的儿子」。

默想

### 以賽亞書五十一章

编辑部

以赛亚五十一章谈及两个主题:一。过去、将来和神的创造。神在历史上如何带领和拯救以色列人,末世发生的事和神伟大的创造;二。公义,救恩和能力。神不但是公义的,祂所爱的人是追求公义和知道公义者,神要发出祂的救恩,这救恩是永存的,神用大能的膀臂来施行拯救和审判。这段经文是先知和耶和华的对话,以及耶和华神对百姓说安慰的话。

### 1-3 节

这里首先提及亚伯拉罕,说:「和生养你们的撒拉;因为亚伯拉罕独自一人的时候,我选召他」。这句话在整本圣经只出现过一次,为什么耶和华不拣选中国的孔子和孟子,也不拣选欧洲的任何一位君王,却要拣选一个普通人呢?

神吩咐那些追求公义,寻求耶和华的要听神的话。神描述过去祂如何选召亚伯拉罕,他是被凿而出的盘石,神赐福给他,使他人数增加 (1-2 节)。第三节预言将来会发生的事,神安慰锡安和锡安一切的荒场,相信是指将来,从巴比伦回国后的情形。神使旷野像伊甸,神使沙漠像耶和华的园囿。在其中必有欢喜、快乐、感谢,和歌唱的声音。

### 4-6 节

神吩咐百姓,国民要留心和侧耳。神要施展训诲,公理,公义和救恩,祂也用膀臂审判万民。这段经文预言将来要发生的事情。虽然天地废去,但神的救恩和公义永远长存。这里提及神的救恩、公义和能力。至于救恩有下列的说法:神的救恩要发出(5

节),和神的膀臂一样,发出来审判万民。神的救恩永远长存(6节)。

#### 7-8 节

神吩咐那些知道公义和将训诲存在心中的人,要听祂的话。神告诉他们不用惧怕。神预告将来敌人要受的刑罚,因神的公义和救恩永存。敌人必定会受罚和灭亡,好像虫咬他们,「咬」这个字重复四次,咬衣服和咬羊绒是很容易的。而且必定会发生,「必」字也重述两次。第 1, 4, 7 节的对象都是指那些知道和追求公义的人。祂的百姓,知道公义的,他们都当听、留心侧耳听祂的话。可见神何等重视公义,诗篇三十七篇 30-31 节说:「义人的口谈论智慧,他的舌头讲说公平。神的律法在他心里;他的脚总不滑跌」。

### 9-11 节

这里是先知向耶和华神祈求。他求耶和华兴起,好像过去兴起一样。用大能的手,施行拯救。神征服了拉哈伯,可指埃及和敌人。拉哈伯和大鱼都是巨大和可怖的,神都胜过他们。祂也带领以色列人在红海中行走干地,祂是行奇事的神。先知深信将来以色列人必归回,他们必定永乐、快乐、没有忧愁和叹息,神会永远与他们同在。还有一句:「耶和华救赎的民必归回」(11 节)。在本书三十五章 10 节已提过同样的话。

### 13-16 节

神回复先知的祈求,神宣布祂的大能和慈爱。祂安慰百姓,不必怕那些必死和变为草的世人(12 节)。害怕这个词出现三次:7节说不要怕;12节,怕字出现两次;13节整天害怕。这里神提

及过去,祂的创造和带领。祂是「铺张诸天,立定地基,创造你的耶和华」(13 节)。欺压他们的暴怒很可怕,这句子出现两次,但是以色列的神是大能的,神再次应许将来要发生的事。他们必定得释放,不至死亡,并且有充足的食物。神是他们的神,祂掌管万有。祂的名字是万军之耶和华,15 节两次提及耶和华。提醒他们不必害怕。并且对将来充满盼望。神的救恩和能力是祂应许的保障。16 节又说,神将祂的话传给他们,用手影遮蔽他们,使他们得安慰。这里又重述神「栽定诸天,立定地基」,提醒他们耶和华的创造和大能。既然以色列人是「我的百姓」,他们有一位大能又慈爱的神,为什么还要害怕呢?

#### 17-21 节

耶和华向祂的子民呼吁,叫他们兴起。正如先知求神兴起一样(9节),神使他们受到许多的苦,让他们喝神「忿怒的杯…,使人东倒西歪」,并且喝尽。他的诸位儿子中,没有「一个引导他…没有一个搀扶他」(18节)。并且他们遭受「荒凉、毁灭、饥荒、刀兵」(19节),这几样灾害都是由敌人带来的。可惜没有人为他们举哀或安慰他们,他的众子也发昏卧在街上,情景十分凄凉。这些都是他们犯罪的结果,神忿怒的杯临到他们,17节三次提及「喝」这忿怒的杯,21节又重提,他们似乎是绝望的。

### 22-23 节

但是,耶和华是慈爱的神,祂要施行救恩。22 节说这忿怒的杯,必从他们的手中「接过来」,他们已喝醉了,不必再喝。他们的敌人苦待他们过甚。如今他们的敌人要喝这忿怒的杯,他们从前怎样苦待祂的百姓呢?那些人叫犹大人伏在地上,他们用脚

践踏过去,是非常可恶的动作,使他们受尽痛苦,将来不再受这样的凌辱了。23 节用这比喻说出敌人残暴的行为。耶和华是公义的,施行救恩。祂是大能的神,安慰以色列人。

五十二章 1 节说:「锡安哪,兴起」! 这是预言耶路撒冷将来在受苦之后的盼望,他们被掳到巴比伦受尽凌辱之后,要回到耶路撒冷,复兴犹大国,从前所饮苦难之杯,神会给欺压他们的人去饮,表示神为祂的百姓复仇了(23 节)。

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*





佚名

赛三 18-23:「到那日,主必除掉他们华美的脚钏、发网、月 牙圈、耳环、手镯、蒙脸的帕子、华冠、足炼、华带、香盒、符 囊、戒指、鼻环、吉服、外套、云肩、荷包.....。

一班高中级主日学生正在查考以赛亚书三章 18-23 节的内容。 学生甲:以赛亚既然是男性,他怎会认识这么多女性盛装打 扮时所用的化妆品和佩带的饰物,共廿多件!

学生乙:他必定要请教他的妻子这许多饰物的名称。

学生丙:可能他为了写这段经文,刻意到耶路撒冷城内销售 女性用品的商店仔细研究一番。

老师: 你们没有留意本章 16 节的第一句:「耶和华又说,因为锡安的女子狂傲,行走挺项、卖弄眼目、俏步徐行、脚下玎珰。」神亲自晓谕先知,所以先知照神的话一字不漏的写了下来。

分享

### 向誰感恩

佚名

每年十一月最后一个礼拜四是美国人庆祝的感恩节。这是二百多年的传统,记念他们祖先从欧洲来到新大陆,保佑他们平安渡过艰难的岁月,向神献上感恩。

可是到了今天,虽然不少美国家庭仍然庆祝感恩节,他们全家团聚,由各州返回父母的家,享受美味,更互相赠送礼物,正如我们在中秋节团圆一样。但由于很多人早已离开父母传统的基督教信仰,感恩节成为他们一个颇尴尬的日子,他们自己不相信神,也自觉不需要向什么更高的权威感恩,但既然人人都向神感恩,他们也想出一些值得向他们感恩的人物。

以下是无神论者的感恩目标:

- 一多谢我们的好朋友,因为过去一年曾得到他们的帮助,渡过不 少难关。
- 一多谢我们的父母,他们任劳任怨,接纳我们,支持我们。
- 一多谢我们的医务人员在疫症期间,不眠不休的照顾病者,又因为遇溺,被他们拯救,捡回老命。
- —多谢教导我们的老师和教授,鼓励我们努力面对考试的挑战。
- 一多谢执法人员维持本区的治安。
- 一多谢政府的退税措施,使我们额外获得一笔款项。
- 一多谢为我们种植蔬果的农夫及饲养牲畜家禽的人员,使我们桌上有丰富的食物。

因为神对我们无关重要,我们的生命不需要祂,所以不必向 祂感恩。 可是他们却忘记是谁使土地能生出这么多的蔬果、赐下甘霖 滋润大地、使太阳普照在地上、使空气有适量的氧气让所有生灵 可以呼吸、使日、月、星、云、风,在大气之上、使地球适宜人 类居住,使潮汐按节令涨退等等。

祂更赐下人类有活灵,可以认识神手所创造之万物,有别于 其他动物,又赐人有智慧从事科技和医药的研究去发明各项东西, 使现代人的生活更舒适?

正如耶稣在太五 45 所说的:「这样,就可以作你们天父的儿子。因为祂叫日头照好人,也照歹人,降雨给义人,也给不义的人。」又如保罗在徒十四 15-17 所说:「诸君,为甚么作这事呢?我们也是人,性情和你们一样。我们传福音给你们,是叫你们离弃这些虚妄,归向那创造天、地、海、和其中万物的永生神。祂在从前的世代,任凭万国各行其道。然而为自己未尝不显出证据来,就如常施恩惠,从天降雨,赏赐丰年,叫你们饮食饱足,满心喜乐。」

在世界各地的民族,即使是所谓最「原始」的,都会为四季 丰收而感谢上天。但很多人正如罗一20所说:「自从造天地以来, 神的永能和神性是明明可知的,虽是眼不能见,但藉着所造之物, 就可以晓得,叫人无可推诿。」明知有创造天地的主宰,却故意不 认识祂,但同时又享受祂所赐的恩典,我们是何等忘恩负义?

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

灵感 心声



彼得在炭火旁三次不认主(约十八 18)。 复活后,主在炭火旁为彼得预备早餐,三次问他,你爱我比这些更深么?(约廿一 15) 今天有什么事件使我们想起主的爱呢? 教会 历史

# 香港信義宗(二):香港崇真會

香港 李金强

创设于德瑞法三国交界巴色城之巴色会(Basel Mission),乃香港崇真会之母会。该会受敬虔主义(Pietism)影响而生。此一宗教思潮,尤重信徒属灵生命,讲道宣教和社会关怀。1815年该城受此一思潮影响之加尔文派的改革宗及路德派的信义宗之教牧信徒,起而组成巴色会,并强调教会合一与淡化宗派色彩。成立后,该会尤重差传事工,向世界各地派遣传教士,宣教异域。当郭士立向欧洲教会呼召对华布道,该会于1846年,立即差派韩山明与黎力基来华宣教之因由。二人抵达香港后,由郭牧安排学习中文、穿华服、留发辫。而韩山明并习客语,派至东莞、归善、宝安等地,对客家人传讲福音。至于黎力基则习潮语,派入潮汕宣教,然潮汕一地风气未开,黎牧只播下福音种子,却锻羽而归,转而从事客家事工,但仍被视为「潮汕教会的开创者」。深谙客语之韩山明,由是成为「客族教会之开山祖」,并被誉为「客族传教者之先锋」。

其初韩山明接掌郭士立福汉会之事工,始发现福汉会之华人传教助手,品流复杂,「岂是传道,直上帝之仇敌耳」,并以诚动之,奋其布道之心。日后终有福汉会江英创立李朗教会,张兴创立元坑及樟林教会。而韩黎二牧遂以香港为基地,开展事工,先于 1851 年于皇后大道中上环街市邻近之「掘断龙」,向美北浸信会租屋二所,改建成巴色会客语礼拜堂,是为本港客家宣教事工之肇始。时太平天国洪秀全族弟洪仁玕(1822-1864)亦于此受洗入教,留居香港,得与西教士交往,至 1859 年,始往天京晋见洪秀全,并获封为干王,且撰《资政新篇》一书,倡议习西政、西艺、西知而知闻。韩牧进而于沙头角及布吉两地开设宣道所,展开广东一省之事工,而东江、韩江之客家教会,由是相继建立。

至 1855 年巴色会会友计共 205 人,居入华差会之首。巴色会在港粤传教发展中,渐分为南北两会。南会以香港为首,进入深圳李朗,以珠江流域为对象。至于北会,则以五华樟村为起点,以梅江及东江为对象。此即由江英、张兴二人分别于李朗及樟村所创立之教会为起点,渐次推进,终于建立巴色会在港粤两地的传教事业。

自韩山明于 1854 年去世后,黎力基回国述职,并向巴色会建议,在港开设教会而获准,1861 年黎牧与新婚夫人回港后,向港府取得西营盘 97 地段,1862 年兴建传教士居所及办事处,时称「四角楼」或「西牧楼」(今救恩堂现址)。适值太平天国之乱及客土械斗,客族南移香港日多,并于四角楼附近盖木屋暂住。黎牧再向港府取地安置难民,于今之第三街、第四街(高街)。安居于此之客家难民,相继前来听道。然未有礼拜堂、侨港西人遂捐款 1,800余元,于第三街 96 号购地建堂。至 1867 年 11 月 9 日开幕,是为旧礼拜堂,乃崇真会在港首建之礼拜堂。后黎牧「不甘以建设香港教会自划」,遂北上内地传教,「如葵涌、三水,北江等地,且于清远建立教会焉」,巴色会之宣教遂由香港延伸至广东东北。而巴色会在港在粤之传教事业,遂由郭士立、韩山明及黎力基三牧先后接续完成,堪称巴色会来华宣教之先驱。

上述三牧自 1847 年来港入粤开教,上起清季民国之"世变"至今,其发展约可划分为三大阶段:(一)巴色会传教港粤(1847-1923);(二)中华基督教崇真会「香港区会」(1924-1950);(三)香港崇真会(1951 至今)。

### (一) 巴色会传教港粤(1847-1923)

此一阶段, 乃巴色会来华传教之始, 立足香港, 北进广东, 而由巴色会传教士治会。该会传教策略, 则以建堂传教及兴办教 育双管齐下, 宣教成果日增, 其初即以香港作为开教之地, 如上 述首于 1851 年 2 月 9 日,在上环掘断龙购屋建立客家语礼拜堂,始开崇拜,翌年于西营盘成立教会。此后相继建立 7 所支堂,包括西营盘、筲箕湾、深水埗、九龙城、黄宜洲、窝美、龙跃头。

- (1) 西营盘堂(1852)——1852年西营盘成立教会,然 1854年韩山明去世,1858年黎力基回国述职,至 1862年黎牧回港后,于西营盘 97号地段,兴建四角楼,为西营盘崇真会之始起。至 1867年又于第三街 96号兴建教堂,至 1932年将西牧楼重建新堂,是为救恩堂。其时以客家信徒为主,并获李正高任职教师,协助传教。李氏为洪秀全挚友,然未能随洪秀全起义,却逃难至香港,转而协助黎牧传道,黎牧谓「李先生刚强正直,服务辛劳,教友莫不敬爱而信仰之」。1878年晋升牧师,为崇真会首任华牧。此外,黎力基师母又于 1866年创设女校「巴色义学」,为客家教会推动女子教育之先驱。黎牧在该堂宣教至 1899年始行退休。
- (2) 筲箕湾堂(1862)——1862 年黎牧建西牧楼宣教之同时,已有不少居住筲箕湾的客民参加崇拜。其时港岛电车未通,于主日崇拜,需由筲箕湾步行至西营盘聚会,朝去暮回,殊不方便。差会遂捐款 200 元,并得会友黄长佰等报效石料人工,其余教友则「报效担运泥沙桁瓦」,终于建成会堂及传道人住宅,是为筲箕湾崇真会之始建。
- (3) 深水埗堂(1886)——1886年巴色会于深水埗办学,利用校舍传教,开始聚会。至1908年由彭缉熙主埋,时不少信徒归自外埠,与会者众,先后由陈乐真、张声和、凌善元三牧出任,并聘女传道丘明秀、陈仁昭。至民国初年,教会益见兴盛,渐行自立,计划筹建新堂。并由西营盘母会贷款250元,作为建堂基金,随着教友逐年捐献,累积万多元。至万鼎新牧师牧会,于1932年完成兴建新堂。从此有牧有堂,完全自立。
- (4) 九龙城堂(1890) ——源起于 1890 年土瓜湾堂。至 1938 年迁址九龙城启义路 7 号而成。其初西营盘巴色会堂传教士,原为法国人晏士牧师(Christian Gottlieb Reusch, 1848-1915) 因见土瓜

湾客家住民尤多,故于土瓜湾一小阜上建堂宣道及办学,并由西营盘堂每月派员,主持崇拜讲道,教会工作则由该堂学校教员负责。至1908年由巴色总会,差派张缉熙为驻堂第一任教师,其时会友30余人。继任者有何大康、陈安仁、彭恩崇、凌善元等。该堂一方面办学成绩极优,声誉日隆,而会友亦随之而多,至1924年港府移山填海,收回该地,并换回长宁街35号之新址,继而兴建新堂,至1926年1月30日献堂。至1937年以土瓜湾地点偏僻,为谋发展,决议迁堂。至1937年迁堂至九龙城启义路7号,是为九龙城崇真会之成立。

- (5) 黄宜洲堂(1896)——巴色会除在港九建立教会,亦开始将福音带往新界。其关注点在新界东部西贡地区,因此区亦为客家人聚居之地。时西营盘堂的传教士,每年约有三、四次前往华界宝安葵涌福音堂,视察教会,中途例停西贡南部的黄宜洲村,遂乘机向村民讲道,发展成为此一支堂。
- (6) 窝美堂(1905)——西贡一区,乃以坑口为墟市。自19世纪中叶,由客家人、土著及渔民所建立。西贡出产的农渔产品,皆集中于坑口,利用船运至筲箕湾贩售。于此可见巴色会差会传教士,即在早期港岛新界的交通及贸易关系线上,发展其传教之网络。窝美堂之建立,乃因邻近坑口,窝美村第一位信徒何道安,在慕道时,曾至救恩堂和筲箕湾堂听道,认识何大康牧师。其后何牧至窝美村探访及传道,终于在1905年租赁何道安之住所,成为布道所,兼开办学校。至1913年由于房舍狭窄,遂迁地上涌建堂,是为窝美堂之创立。
- (7) 龙跃头崇谦堂(1905)——龙跃头位于粉岭,与深圳相邻,亦为客族聚居之地。及至1898年中英签订《展拓香港界址专条》,租借新界99年。翌年深圳原属巴色会的客家基督教家庭,以该会退休牧师凌启莲为首,移民粉岭,发展农业,陆续定居龙跃头,成为巴色会客家基督徒移民村,并向附近农户传扬福音。

1905 年巴色会遂于当地租赁两间村屋,改为礼拜堂,并建立校舍办学,由彭乐三任传道。

巴色会在港九新界建立七堂之同时,该会传教目标,乃在中国。故传教士相继深入宝安县(原新安县),今之深圳李朗、布吉、沙头角及惠阳等地建堂传教、办学。继而北上,以樟村为首,至粤东五华、河源、惠州等地宣教,是为该会之南会、北会的宣教建构,亦为该会对广东一省南之平原村与北之高山区客族宣教之成果。及至1927年前该会在粤港之发展相当蓬勃,计有教会及宣道所135所,会友人数为12,609人。至1924年,且规定教会管治,成立三层架构:支会(堂会)、区会及总会。其中总会拥有行政、人事任命、调任、惩戒、巡视及督促区会及支会之责。1923年2月18日,巴色会在港7所教会代表召开会议,成立基督教巴色会香港总会,并推任出身李朗神学院的张声和为首任会长,主理7所教会之事务。(作者任教于香港浸会大学历史系)

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

### 欢迎投稿

- 1、天人之声五千余份,寄赠全球五十余国。读者除一般基督徒外,也有许多牧师、传道人、神学教师、神学生、教会长老、执事等圣工人员。可作传道参考者,造就信徒灵性,明白真理。
- 2、本刊所需要的文稿,包括:①讲坛。②查经心得。③灵修。 ④见证。⑤寓道故事。⑥国人创作诗歌及幽默等。
- 3、本社有权取舍投来文稿,取录与否,来稿均不发还,请自 留底稿。讲道文稿在四页之内,见证在两页之内。
  - 4、文稿请横写。请勿一纸书两面,勿潦草,勿用红笔。
- 5、请勿一稿两投。文稿请寄香港尖沙咀邮箱九五四二一号 环球布道会有限公司。亦可以电邮转给本社(weml@weml.org.hk)。

### 網上閱讀

### 第二版(繁體/簡體)

全書 157頁

蘇佐揚著

# 先知實銳





作者 1992 年出版了《列王春秋》,包括以色列及猶大王,以及 同時代先知的事蹟。現將列王部份重新整理,供網上閱讀。

### 本書內容有:

壹・底波拉

貳·撒母耳

叁·亞希雅

肆·神人與老先知

伍·奇人以利亞的使命 拾叁·但以理與其三友

陸·以利沙的使命

柒·米該亞

捌·以斯拉

玖・尼希米

拾·以賽亞的重大使命

拾壹·耶利米

拾貳·但以理

拾肆・夢中巨像記

拾伍·巴比倫宮牆奇字之謎

附錄 1 · 真假撒母耳 2 · 禿頭的上去罷

3 · 但以理餐

## 以色列古今

### 蘇佐揚著

219頁 HK\$30 在2020年內購買免平郵郵資



後,以色列在強烈的錫安主義運動者的鼓勵下,在英國委 任統治者殘暴逼迫下曾作苦戰。結果在一九四八年獲得獨 立,趕走英國人,也在聯合國偏見下與阿拉伯人的約但國 劃分不使以色列人滿意的界線,時至今日。

以色列,意即「神的王子」,猶太人認為他們的祖國 是在世界各國的中心,不過它的鄰國都是回教國,似乎難 以使人相信,這一個小小的國家,四面受敵,竟能生存。